
Religionspädagogische Beiträge. Journal for Religion in Education  
RpB 49 (2026) 2, Art. 2, 1–14; https://doi.org/10.20377/rpb-1930 
 

 

 

Religiöse Bildung von Kindern gestalten. Möglichkeiten der reflexiven 
Auseinandersetzung mit Herausforderungen im Studium der 
Kindheitspädagogik 
 

 

Julia Hökea / Gregor Bußa 
aKath. Hochschule NRW, Abt. Paderborn 

 

 

Kontakt: j.hoeke@katho‐nrw.de  / g.buss@katho‐nrw.de 

ORCID: 0000‐0001‐5156‐3119 / 0009‐0008‐5174‐1200 

 

eingereicht: 31.10.2024; überarbeitet: 26.10.2025; angenommen: 15.01.2026 

 

Zusammenfassung: Im vorliegenden Beitrag geht es um die Frage, wie die Auseinandersetzung mit Konzepten 

der  religiösen  Bildung  und  Erziehung  im  Studium  der Kindheitspädagogik  gestaltet werden  kann.  Religiöse 

Bildung in Kindertageseinrichtungen bringt auf verschiedenen Ebenen Herausforderungen mit sich, mit denen sich 

Studierende  auseinandersetzen müssen.  Insbesondere  spielen  hier  auch  biographische  Bezüge  eine Rolle  und 

können den angemessenen Umgang mit religiösen Inhalten mit Kindern erleichtern, aber auch erschweren. Die 

seminarbegleitende Aufgabe der Erstellung einer Dialogbox kann dabei den Theorie‐Praxis‐Transfer ermöglichen 

und  Reflexionsprozesse  anregen.  Inwieweit  dies  gelingt, wurde  im Kontext  einer  explorativen Untersuchung 

erfasst, deren Ergebnisse im Beitrag vorgestellt werden. 

Schlagwörter: Religiöse Bildung, Kindheitspädagogik, Dialogbox, Reflexion 

 
Abstract:  This  article  addresses  the  question  of  how  concepts  of  religious  education  and  upbringing  can  be 

incorporated into the study of childhood education. Religious education in daycare facilities presents challenges at 

various levels that students must address. Biographical references play a particularly important role here and can 

facilitate, but also complicate, the appropriate handling of religious content with children. The seminar assignment 

of creating a dialogue box can enable the transfer of theory into practice and stimulate reflection processes. The 

extent to which this  is successful was examined  in the context of an exploratory study, the results of which are 

presented in this article. 

Keywords: Religious education, childhood education, dialogue box, reflection 

 

  

Einführung 

Pädagogische  Fachkräfte  in  Kindertageseinrichtungen  sind  angesichts  von  Säkularisierung, 

Individualisierung  und  religiöser  Traditionsverhaftung  (Kunstmann,  2021)  vor  große 

Herausforderungen gestellt, wenn es um religiöse Bildung geht. Gefordert sind nicht nur theologisch‐

didaktische,  sondern auch personale Grundkompetenzen  (Miedza, 2019), die  für die Profession der 

Kindheitspädagogik idealerweise bereits im Studium angeregt werden sollten. Im vorliegenden Beitrag 

wird  explorativ  die  Frage  untersucht,  welche  Perspektiven  die  Studierenden  auf  die 

Auseinandersetzung  mit  Zielen  und  Konzepten  der  religiösen  Bildung  im  Studium  der 

Kindheitspädagogik einnehmen und inwieweit sich die Anforderung, eine Dialogbox (Weltzien, 2011) 

zu diesem Thema zu erstellen, für die thematische Vertiefung und Anregung von Reflexionsprozessen 



2 |   RpB 49(2026)2, Art. 2, 1–14 
 

eignet. Inwieweit dies im Kontext der durchgeführten Lehrveranstaltung gelingt, wurde mittels einer 

Befragung der Studierenden erfasst, deren Ergebnisse im Beitrag vorgestellt werden. 

1.  Religiöse Bildung in der Kindertageseinrichtung – Herausforderungen auf verschiedenen 
Ebenen 

1.1 Bildungsbereich „Religiöse Bildung“ – eine Herausforderung für Kindertageseinrichtungen 
und pädagogische Fachkräfte 

Die  Vielfalt  religiöser  Überzeugungen  sowohl  von  Kindern  und  ihren  Familien  als  auch  in 

pädagogischen Teams sowie die wachsende Gruppe von Personen, die sich als nicht gläubig bzw. nicht 

religiös beschreiben, stellt pädagogische Fachkräfte vor handlungspraktische Fragen (SIEKD & KAMP, 

2024). Dabei geht  es  z.B. um Fragen der Gestaltung  traditioneller  christlich geprägter Feste wie St. 

Martin, Weihnachten und Ostern, um den Umgang mit verschiedenen Religionszugehörigkeiten und 

damit  verbundenen  alltagspraktischen Anforderungen wie  z.B.  die Umsetzung  von  Speisegeboten 

(Biesinger & Schweitzer, 2020; Erkert & Hüser 2021).  

Der  Anspruch,  religiöse  Bildung  in  Kindertageseinrichtungen  zu  fördern,  wird  für  die  meisten 

Bundesländer  auch  über  einen  Blick  in  die  jeweiligen  Bildungspläne  und  die  darin  aufgeführten 

Bildungsbereiche (Fleck, 2016) deutlich. Die Bildungspläne für die pädagogische Arbeit mit Kindern in 

Kindertageseinrichtungen  sind  seit  2004  im  Rahmen  der  Aufwertung  und  Professionalisierung 

frühpädagogischer  Handlungsfelder  entwickelt  worden  und  beinhalten  jeweils  eine  Ausweisung 

spezifischer Bildungsbereiche, die berücksichtigt und umgesetzt werden sollen.  

In der Betrachtung der Betitelung der einzelnen Bildungsbereiche  lässt sich feststellen, dass nur drei 

Bundesländer  auf  die  Ausweisung  eines  expliziten  Bildungsbereichs  und  die  Berücksichtigung 

religiöser  Bildung  vollständig  verzichten  (Brandenburg,  Bremen, Hamburg).  Sachsen‐Anhalt  greift 

religiöse Themen  unter der Rubrik  „Grundthemen des Lebens“  auf,  Sachsen  thematisiert diese  im 

Anhang  („Die  religiöse  Dimension  der  Lebens‐  und  Welterfahrung  von  Kindern“).  In  acht 

Bundesländern  ist religiöse Bildung verknüpft mit Werteorientierung und Ethik als Bildungsbereich 

ausgewiesen  (Bayern,  Hessen,  Niedersachen,  Saarland,  Schleswig‐Holstein,  Nordrhein‐Westfalen, 

Baden‐Württemberg,  Saarland).  In  Rheinland‐Pfalz  und  Thüringen  gibt  es  einen  eigenen 

Bildungsbereich „Religiöse Bildung“. In den meisten Bundesländern haben Kindertageseinrichtungen 

also  einen  expliziten Auftrag,  religiöse  Bildung  in  den  pädagogischen Alltag  zu  integrieren.  Eine 

vertiefte  Analyse  des  Bildungsbereichs  Religiöse  Bildung  in  den  Bildungsplänen  hinsichtlich 

curricularer Besonderheiten  bietet Knoblauch  (2023). Deutlich wird, dass  Fragen  religiöser Bildung 

nicht  nur  Kindertageseinrichtungen  in  kirchlicher  Trägerschaft,  sondern  auch 

Kindertageseinrichtungen ohne konfessionelle Bindung betreffen.  

Über  diesen  bildungsprogrammatischen Anspruch  hinaus  entsteht  insbesondere mit  Blick  auf  die 

Kinder  die  Herausforderung,  sich  mit  der  Frage  nach  der  Gestaltung  religiöser  Bildung 

auseinanderzusetzen. Religiöse Bildung zielt zunächst darauf ab, Fragen der Kinder aufzugreifen und 

einen  pädagogischen  Umgang  mit  diesen  zu  finden  (Wuckelt,  2017).  Unabhängig  von  eigener 

Religionszugehörigkeit und  religiösen Erfahrungen  stellen Kinder  sich und anderen Fragen, die  im 

weitesten Sinn als religiös zu verorten sind: Wieso bin ich, wie ich bin? Wieso kann ich Gott nicht sehen? Was 

passiert  mit  meiner  Katze,  wenn  sie  gestorben  ist?  sind  Fragen,  die  sich  nicht  (nur)  mit 

naturwissenschaftlichen  Erkenntnissen  beantworten  lassen  (Biesinger  &  Schweitzer,  2020).  Die 

Herausforderung  für pädagogische Fachkräfte besteht hier darin, offen und wertschätzend mit den 

Fragen der Kinder umzugehen, diese aufzugreifen und nicht pauschal zu beantworten, sondern sich 

gemeinsam mit den Kindern auf einen Denkprozess einzulassen, z.B. Vermutungen anzustellen, das 

Kind/die Kinder zum weiteren Nachdenken anzuregen und eigene Perspektiven zu offenbaren (Knop, 



J. Höke, G. Buß   | 3 
 

2023). Bei genauerem Blick erscheint dabei das, was von den pädagogischen Fachkräften verlangt wird, 

voraussetzungsreich, da ein solches Eingehen auf die Fragen der Kinder eine eigene Positionierung und 

Klarheit in Perspektiven voraussetzt, die ggfls. bei den Fachkräften selbst nicht vorhanden ist (Wuckelt, 

2017, S. 122). 

Darüber hinaus erleben die Kinder in ihrem Umfeld (häufig auch in der Kita im direkten Kontakt mit 

anderen  Kindern,  pädagogischen  Fachkräften  und  Familien)  eine  Vielfalt  religiöser  Symbole  und 

Praktiken, die ebenfalls Fragen auslösen können: Wieso dürfen manche Kinder keine Gummibärchen essen? 

Welche  Feste werden  in  den  unterschiedlichen  Familien  gefeiert? Um  darauf  angemessen  zu  reagieren, 

brauchen  pädagogische  Fachkräfte  interreligiöse  Kompetenz  im  Sinne  von  Fachwissen  über 

unterschiedliche  Religionen,  um  religiöse  Vielfalt  in  ihrer  pädagogischen  Arbeit  angemessen  zu 

berücksichtigen  (Kämper, 2017).  Interreligiöse Kompetenz meint darüber hinaus auch die Offenheit, 

sich  anderen  Religionen  gegenüber  zu  öffnen  und  nicht  eigene  Überzeugungen  den  Kindern 

„überzustülpen“  (Knoblauch,  2016).  Pädagogische  Fachkräfte,  die  sich  selbst  als  nicht  religiös 

beschreiben bzw. an eigenen Glaubensüberzeugungen zweifeln, sind durch Fragen und Äußerungen 

der Kinder damit konfrontiert, diese nicht abzuwehren, sondern möglichst konstruktiv aufzugreifen 

(Biesinger & Schweitzer, 2020). 

Die Reflexion  eigener  biographischer Erfahrungen,  eine  bewusste Auseinandersetzung mit  eigenen 

Glaubensüberzeugungen und der Aufbau von Fachwissen hinsichtlich der verschiedenen Religionen 

spielt daher eine wichtige Rolle, um sich ggfls. vorhandene Vorurteile und eigene Einstellungen zu 

religiösen Fragen bewusst zu machen und zu hinterfragen und um auf dieser Basis eine offene und 

respektvolle Haltung  gegenüber  den  religiösen Überzeugungen  der Kinder  und  ihrer  Familien  zu 

entwickeln  (Biesinger  &  Schweitzer,  2020).  Weber  (2014)  arbeitet  in  diesem  Zusammenhang  als 

Schlüsselkompetenz  die  Religionssensibilität  pädagogischer  Fachkräfte  heraus.  Damit  setzt  der 

Bildungsbereich Religiöse Bildung eine andere Qualität persönlicher Auseinandersetzung voraus als 

andere Bildungsbereiche wie z.B. die Förderung sprachlicher und mathematischer Kompetenzen der 

Kinder. Gerade  in religionspädagogischen Settings  ist eine solche Selbstreflexionskompetenz zentral 

(Miedza, 2019; Möller, 2016). 

1.2 Bildungsbereich „Religiöse Bildung“ – eine Herausforderung im Studium angehender 
Kindheitspädagog:innen 

Auf dieser Basis entsteht der Anspruch, dass der Bildungsbereich Religiöse Bildung inklusive dieser 

Herausforderungen  bereits  im  Studium  der  Kindheitspädagogik  thematisiert  wird. 

Kindheitspädagogische  Studiengänge  werden  seit  2004  an  Hochschulen  der  angewandten 

Wissenschaften  angeboten  und  zielen  auf  die  Entwicklung  sowohl  wissenschaftlich  qualifizierter 

Bildungsexpertise  als  auch  professioneller,  pädagogisch‐praktischer  Handlungskompetenz  ab 

(Nentwig‐Gesemann, 2008, S. 1), um die Qualität vor‐ und außerschulischer Betreuung und Bildung 

von  Kindern  zu  steigern.  Das  2022  veröffentlichte  Kerncurriculum  Kindheitspädagogik 

(Studiengangstag Pädagogik der Kindheit, 2022) betont dabei die Bedeutung von Reflexionsprozessen 

im Sinne des forschenden Lernens in der Auseinandersetzung mit Fach‐ und fachdidaktischem Wissen, 

um eine „gegenstandsangemessene Ausgestaltung des Verhältnisses von Theorie und Praxis“ (Bloch, 

Kaiser & Neuß, 2016, S. 12) zu leisten. Für die Konzipierung und Gestaltung von Lehrangeboten heißt 

dies, dass diese nicht nur fachwissenschaftliches und konzeptionelles Wissen vermitteln sollen, sondern 

darüber  hinaus  gesellschaftliche  Diskurse  thematisieren  sowie  biographische  Reflexionen  anregen 

sollen.  Vor  dem Hintergrund  der  eingangs  skizzierten Herausforderungen  beim  Thema  Religiöse 

Bildung erscheint dies besonders anspruchsvoll – auch unter den Studierenden ist eine Heterogenität 

hinsichtlich (nicht) vorhandener Religionszugehörigkeiten zu erwarten; die unklare Zielbestimmung, 

was Kinder  in Kindertageseinrichtungen  hinsichtlich  religiöser Themen  (im Gegensatz  zu  anderen 



4 |   RpB 49(2026)2, Art. 2, 1–14 
 

Bildungsbereichen  wie  Sprache  oder  mathematische  und  naturwissenschaftliche  Grundlagen) 

vermittelt werden soll oder nicht, führt dazu, dass Lehrende in sehr viel stärkerem Maß entscheiden 

müssen, welche Schwerpunkte und thematischen Bezüge sie selbst setzen und wie  insbesondere die 

Reflexion persönlicher Bezüge und Erfahrungen sowie der Theorie‐Praxis‐Transfer angeregt werden 

kann.  Grundsätzlich  zeigt  sich,  dass  Theorie‐Praxis‐Bezüge  nur  eingeschränkt  von  Studierenden 

selbstgesteuert  und  eigenständig  hergestellt  werden  können  (Rost  &  Höke,  2023).  Vor  diesem 

Hintergrund  stellt  sich  die  Frage,  wie  es  gelingen  kann,  diesen  Ansprüchen  im  Studium  der 

Kindheitspädagogik gerecht zu werden. 

Die im Folgenden beschriebene Untersuchung entstand im Rahmen einer Lehrveranstaltung mit dem 

Titel „Konzepte der religiösen Bildung und Erziehung“, die von Studierenden der Kindheitspädagogik 

im  dritten  Semester  verpflichtend  besucht wird. Diese wurde  im Wintersemester  2023/24  erstmals 

durch  die  beiden  Autor:innen  dieses  Beitrags  gemeinsam  konzipiert  und  angeboten,  um  einen 

interdisziplinären Zugang unter Berücksichtigung der Disziplinen Theologie und Kindheitspädagogik 

zu eröffnen.  Im  folgenden Wintersemester 2024/25 wurde die Lehrveranstaltung durch die Autorin 

allein angeboten, inhaltlich jedoch nicht verändert. Ziele des Seminars waren, neben der Vermittlung 

von  Grundlagen  zur  Entwicklung  religiöser  Überzeugungen  bei  Kindern  und  fachdidaktischer 

Zugänge  zur Gesprächsführung  zu  religiösen Fragen mit Kindern,  auch biographische Reflexionen 

aufseiten  der  Studierenden,  um  den  eigenen  Bezug  zum  Thema  Religion  inklusive  persönlicher 

Potenziale  und  Herausforderungen  herauszuarbeiten.  Entsprechend  dieser  Zielsetzung  war  das 

Seminar folgendermaßen konzipiert: Zum Einstieg in das Seminarthema erfolgte eine Biographiearbeit 

mit  Blick  auf  persönliche  religiöse  Bezüge  im  Lebenslauf,  anschließend  beschäftigten  sich  die 

Studierenden  mit  der  Entwicklung  religiöser  Überzeugungen  mit  Bezug  auf  Fowler  (2019)  und 

Oser/Gmünder (Lämmermann, Naurath & Patalong, 2005, S. 85‐89). Daran anknüpfend wurde mit Blick 

auf  Artikel  14  der  UN‐Kinderrechtskonvention  das  Recht  des  Kindes  auf  Religion  thematisiert 

(Schweitzer,  2013),  um  anschließend  die  Verortung  religiöser  Themen  in  den  verschiedenen 

Bildungsplänen  und  spezifisch  in  den  Bildungsgrundsätzen  NRW  zu  untersuchen.  In  weiteren 

Seminarsitzungen wurde die Bedeutung religiöser Bildung auf (kindliche) Identitätsentwicklung und 

Resilienz  (Schnetzer,  2021;  Park,  2005)  sowie  interreligiöse  Bildung  als  Beitrag  für  Toleranz  und 

Werteerziehung thematisiert (Schlösser, 2021). Abschließend wurde erarbeitet und diskutiert, ob und 

wie religionspädagogische Aspekte religionssensibel und vorurteilsbewusst (Wagner, 2008) in den Kita‐

Alltag  integriert werden können und wie die Zusammenarbeit mit Eltern  religionssensibel gestaltet 

werden kann. 

Um  eine  individuelle  Vertiefung  der  Seminarinhalte  anzuregen,  die  Entwicklung  von 

Selbstreflexionskompetenz zu fördern und Ideen für einen Transfer in die Praxis anzuregen, sollten die 

Studierenden  als  seminarbegleitende  unbenotete Aufgabe  eine Dialogbox mit  einem  thematischen 

Bezug zum Seminar entwickeln und in der letzten Seminarsitzung inklusive eines Zielsystems für den 

potenziellen  Einsatz  vorstellen.  Das  Konzept  der  Dialogbox  wurde  von  Dörte  Weltzien  (2011) 

entwickelt.  Dialogboxen  sind  dabei  Kisten  mit  unterschiedlichen  Materialien,  die  Gespräche  mit 

Kindern  anregen  und  gleichzeitig  strukturieren  können.  Die Materialien  sollen  also  zu  verbalen 

Äußerungen  einladen,  aber  auch Handlungsmöglichkeiten wie Entdecken, Ausprobieren und  Spiel 

eröffnen. Dem Konzept liegt eine sozialkonstruktivistische Perspektive auf Lernen und ein Bild vom 

Kind als kompetentem Akteur zugrunde, welches sich eigenständig und aktiv mit seiner Lebenswelt 

auseinandersetzt  (Büker,  2015).  Der  dialogische  Austausch  soll  gemeinsam  geteilte  Denkprozesse 

eröffnen,  wie  sie  als  Bildungs‐  und  Entwicklungsanregungen  im  Konzept  des  Sustained  Shared 

Thinking (Siraj‐Blatchford, 2009) angelegt sind. Idealtypisch sollte das Befüllen der Dialogbox bereits 

mit Kindern gemeinsam gestaltet werden, um das Potenzial für Interaktionen auszuschöpfen. Die von 

Weltzien weiterentwickelte Variante der Box‐iDee© an der FH Freiburg wird allerdings, ebenso wie die 

Dialogbox  hier,  von  Studierenden  entwickelt  und  erst  anschließend  in  der  Praxis  erprobt.  Das 



J. Höke, G. Buß   | 5 
 

Konzeptionieren, Befüllen, Vorstellen und Einsetzen einer Dialogbox regt auch bei denjenigen, die diese 

Aufgabe bewältigen müssen, Reflexionsprozesse an (Wilden & Höke, 2022). Die von den Studierenden 

entwickelten Dialogboxen wurden jeweils in den letzten Seminarsitzungen präsentiert und gemeinsam 

diskutiert und reflektiert. Aus Sicht der Studierenden spielten sowohl für die eigene Gestaltung als auch 

beim Feedback an andere Studierende besonders die kreative Gestaltung der jeweiligen Dialogboxen 

und die vielfältige Auswahl der angebotenen Materialien eine wichtige Rolle, insbesondere mit Blick 

auf die Eröffnung verschiedener Sinneserfahrungen. Aus Sicht der Seminarleitung wurden Fragen zur 

Passgenauigkeit  zu den Seminarinhalten  sowie  inhaltliche Schlüssigkeit und die Vorannahmen der 

Studierenden hinsichtlich angenommener Interessen und vermuteter Reaktionen von Kindern gestellt, 

die die Reflexionsprozesse der Studierenden erweitern sollten. 

2.  Methodische Anlage der explorativen Untersuchung 

2.1  Stichprobe und Fragestellungen der explorativen Untersuchung 

An  den  beiden  Seminaren  nahmen  jeweils  die  gesamten  Jahrgänge  des  dritten  Semesters  im 

kindheitspädagogischen Studiengang  teil.  Im WiSe 23/24 waren dies 11 Personen,  im WiSe 24/25 19 

Personen.  In  der  letzten  Seminarsitzung wurden  die  Studierenden  gebeten,  einen  Fragebogen mit 

Skalierungs‐  und  offenen  Fragen  zum  Seminar  und  zur  Erstellung  der  Dialogbox  schriftlich  zu 

beantworten. Diese Teilnahme war freiwillig und anonym. Der Fragebogen wurde insgesamt von 27 

Personen vollständig ausgefüllt, diese bilden die Grundlage für die im weiteren Verlauf vorgestellten 

Ergebnisse. 

Für die hier vorgestellte explorative Untersuchung ergeben sich folgende Fragestellungen, die für die 

Konzeptionierung der Untersuchung handlungsleitend waren. 

 Welchen persönlichen Bezug haben die Studierenden zum Thema Religion und wie schätzen 

sie die Bedeutung des Bildungsbereichts Religiöse Bildung für die Bildungsarbeit mit Kindern 

ein? 

 Wie wird die Dialogbox hinsichtlich  ihrer Möglichkeiten grundsätzlich und zur Bearbeitung 

religiöser Themen mit Kindern eingeschätzt?  

 Trägt die Dialogbox dazu bei, eigene Bezüge zum Thema Religiöse Bildung zu erweitern bzw. 

zu eröffnen, insbesondere wenn diese durch einen persönlichen Bezug weniger gegeben sind? 

2.2  Konzeptionelle Anlage des Fragebogens 

Der Fragebogen fokussierte entsprechend der Fragestellungen zwei große Themenbereiche, die durch 

Unterfragen und  ‐themen weiter  ausdifferenziert wurden. Der  erste Themenkomplex  zielte  auf die 

Einschätzung der Relevanz des Themas Religiöse Bildung sowohl auf persönlicher Ebene als auch in 

Bezug  auf  die  Profession  der  Kindheitspädagogik  und  die  pädagogische  Praxis  in 

Kindertageseinrichtungen ab. Dazu bewerteten die Studierenden auf persönlicher Ebene Aussagen wie 

z.B. Das Thema Religiöse Bildung und Erziehung spielte in meiner Kindheit eine große Rolle oder Das Thema 

Religiöse Bildung und Erziehung spielt in meinem heutigen Alltag eine große Rolle. Mit Blick auf die Profession 

und die (spätere) Berufstätigkeit wurden Aussagen wie z.B. Das Thema Religiöse Bildung und Erziehung 

ist  aus meiner Sicht  für die Profession der Kindheitspädagogik  besonders wichtig oder Das Thema Religiöse 

Bildung und Erziehung sollte in Arbeitsfeldern der Kindheitspädagogik eine große Rolle spielen eingeschätzt. 

Im Anschluss gab es Raum für eine offen angelegte Rückmeldung zur Frage, was die Studierenden am 

Seminarthema  besonders  oder  gar  nicht  interessant  fanden  und  welche  Aspekte  aus  ihrer  Sicht 

besonders bedeutsam waren. 

Der zweite Themenkomplex zielte auf die Perspektiven der Studierenden hinsichtlich der Erstellung 

der Dialogbox ab. Dabei wird sowohl die grundlegende Erfahrung der Erstellung der Dialogbox in den 



6 |   RpB 49(2026)2, Art. 2, 1–14 
 

Blick genommen, z.B. durch eine Einschätzung von Aussagen wie Die Dialogbox schätze ich insgesamt als 

gute Möglichkeit ein, mit Kindern in den Dialog zu kommen oder Die Dialogbox hat mich dazu angeregt, mich 

selbst intensiv mit dem Thema der Interaktionsgestaltung mit Kindern zu beschäftigen. Darüber hinaus wird 

auch die Verknüpfung der Dialogbox mit dem Thema Religiöse Bildung in den Blick genommen, z.B. 

durch die Einschätzung von Aussagen wie Die Dialogbox hat mich dazu angeregt, mich selbst intensiv mit 

dem Thema „Religiöse Bildung und Erziehung“ auseinanderzusetzen oder Die Dialogbox schätze  ich als eine 

gute Möglichkeit ein, in das Thema „Religiöse Bildung und Erziehung“ mit Kindern einzusteigen. Auch hier 

gab  es  im  Anschluss  Raum  für  eine  offen  angelegte  Rückmeldung  zu  den  Herausforderungen, 

Potenzialen und Grenzen der Dialogbox sowohl allgemein als auch bezogen auf das spezifische Thema 

Religiöse Bildung.  

Alle Einschätzungen wurden auf einer 5‐stufigen Likert‐Skala vorgenommen (1 – stimme gar nicht zu, 

2  –  stimme  eher  nicht  zu,  3  –  stimme  teils/teils  zu,  4  –  stimme  eher  zu,  5  –  stimme  voll  zu). Die 

quantitativen Ergebnisse wurden  anschließend  aufgrund der geringen Stichprobengröße deskriptiv 

ausgewertet. Dazu wurden einzelne inhaltlich zusammenhängende Items zu einer Gesamteinschätzung 

zusammengefasst und Mittelwerte berechnet, so zum Beispiel für die Einschätzung des persönlichen 

religiösen  Bezugs,  zur  Einschätzung  der  Relevanz  des  Themas  für  die  Kindheitspädagogik,  zur 

Bewertung  der  Aufgabe  der  Dialogbox  allgemein  und  hinsichtlich  ihres  Mehrwerts  für  den 

Bildungsbereich  Religiöse  Bildung.  Die  qualitativen  Aussagen  wurden mit  Hilfe  der  qualitativen 

Inhaltsanalyse (Mayring, 2022) ausgewertet und werden  im Folgenden für die Plausibilisierung und 

Interpretation der quantitativen Daten genutzt. 

3.  Ergebnisse 

3.1  Ergebnisse zur Fragestellung 1: Welchen persönlichen Bezug haben die Studierenden zum 
Thema Religion und wie schätzen sie die Bedeutung des Bildungsbereichts Religiöse 
Bildung für die Bildungsarbeit mit Kindern ein? 

In der explorativen Untersuchung zeigt sich, dass trotz der geringen Stichprobe eine hohe Varianz bzgl. 

persönlicher Bezüge zum Thema Religion vorhanden  ist. Bereits  in den Diskussionen zu Beginn der 

Seminare wurde deutlich, dass die meisten Studierenden in ihrer Kindheit und Jugend zwar christlich 

sozialisiert wurden, die Zugehörigkeit zur katholischen oder evangelischen Kirche aber nur vereinzelt 

in  ihrem aktuellen Alltag  eine große Rolle  spielt. Einige Studierende haben  in  ihrer Kindheit keine 

religiösen  Bezüge  erfahren,  eine  Studierende  äußerte  in  diesem  Zusammenhang  zu  Beginn  des 

Seminars direkt die Sorge, ob sie so den Kurs überhaupt erfolgreich bestehen könne. Eine Studierende 

berichtete von der Wahlfreiheit der Religion in ihrer Familie, die dazu führte, dass ihre ältere Schwester 

sich im letzten Jahr christlich taufen ließ, welches von ihr eher skeptisch berichtet wurde. Eine andere 

Studierende bezog sich hinsichtlich eigener Religiosität eher auf buddhistische Grundzüge und einen 

esoterisch orientierten Glauben. Eine weitere Studierende berichtete von ihrer familiären Zugehörigkeit 

zur  baptistischen  Gemeinde  und  einem  bis  heute  andauernden  eigenen  Ablösungsprozess.  Zwei 

Studierende  verorteten  sich  als  gläubige  Musliminnen.  Abb.  1  zeigt  in  den  blauen  Balken  die 

Mittelwerte der einzelnen Studierenden zu ihrer Einschätzung des persönlichen religiösen Bezugs, die 

sich sehr heterogen darstellen. Die offenen Antworten des Fragebogens weisen darauf hin, dass die 

Studierenden  mit  Blick  auf  ihre  eigenen  wahrgenommenen  Bezüge  auch  die  Beschäftigung  mit 

religiöser  Bildung  als  Auftrag  für  sie  als  spätere  pädagogische  Fachkräfte  als  herausfordernd 

wahrnahmen. Insbesondere Studierende mit geringem persönlichem Bezug äußerten Unsicherheiten, 

was z.B. an folgender Aussage deutlich wird: „Ich finde es sehr interessant, dass die ‚Religiöse Bildung und 

Erziehung‘ sich nicht nur auf dem strengen christlichen Glauben orientiert, sondern es um die Wertevermittlung 

geht. Dieses dann mit anderen Religionen in Verbindung zu bringen und damit zu der interreligiösen Bildung 

beizutragen, macht mich besonders glücklich. Obwohl ich da noch immer Zweifel habe, ob ich in diesem Bereich 



J. Höke, G. Buß   | 7 
 

der Bildung, die bestimmten Werte richtig und authentisch mitbringe“. Diese Unsicherheit äußerten aber auch 

Studierende, die sich klar als religiös verorten: „Herausfordernd war es für mich, mich allgemein mit dem 

Thema  auseinanderzusetzen,  da  ich  persönlich meinen  ‚Glauben‘  gefunden  habe  und  dieser wenig mit  den 

typischen Religionen zu tun hat“.  

In den quantitativen Einschätzungen zur Bedeutung des Themas Religiöse Bildung für das Studium 

und die Profession der Kindheitspädagogik sowie die pädagogische Praxis zeigt sich, dass für viele der 

befragten Studierenden sich hier eine Parallelität abzeichnet – wer eher wenig religiöse Bezüge hat, 

schätzt die Relevanz des Themas für das spätere berufliche Handeln geringer ein und umgekehrt.  

 

Abb. 1 Vergleich Religiöser Bezug – Relevanz fürdie Profession 

Abb. 1 zeigt für jede Person in den orangen Balken die Mittelwerte für die Einschätzung der Relevanz 

des Themas  für die Kindheitspädagogik.  Ins Auge  fallen  hier  allerdings  auch  Fälle,  bei denen die 

jeweiligen Einschätzungen dieser Logik  zuwiderlaufen  (z.B. Fall  3,  7,  11,  12,  20,  21,  23,  25,  26,  27). 

Teilweise erklärt sich diese Diskrepanz über die offenen Aussagen der Studierenden. So benennt Fall 3 

mit  einem  höheren  eigenen  religiösen  Bezug  als  besondere  Herausforderung,  „alle  Religionen  zu 

berücksichtigen und insbesondere Menschen anzusprechen, die keine Religionszugehörigkeit haben“. Eine eigene 

klare  Orientierung  bzgl.  religiöser  Themen  kann  also  auch  Unsicherheiten  erzeugen,  dem 

Bildungsauftrag gerecht zu werden. Fall 7 dagegen benennt in den offenen Aussagen, dass über das 

Seminar ein besonderes Interesse an den Religionen geweckt wurde, da sie „vieles noch nicht wusste“. 

1 1,5 2 2,5 3 3,5 4 4,5 5

Fall_1

Fall_2

Fall_3

Fall_4

Fall_5

Fall_6

Fall_7

Fall_8

Fall_9

Fall_10

Fall_11

Fall_12

Fall_13

Fall_14

Fall_15

Fall_16

Fall_17

Fall_18

Fall_19

Fall_20

Fall_21

Fall_22

Fall_23

Fall_24

Fall_25

Fall_26

Fall_27

Vergleich der Einschätzungen 
„Eigener religiöser Bezug“ – „Relevanz des Themas für die KiPäd“

MW Relevanz für KiPäd MW Religiöser Bezug



8 |   RpB 49(2026)2, Art. 2, 1–14 
 

Auch ohne eine hohe Einschätzung eigener biographische Bezüge ist in diesem Fall das Interesse am 

Thema  also  gesteigert worden.  Fall  26  formuliert mit  Blick  auf  die  Auseinandersetzung mit  den 

Bildungsplänen „krass, dass das gesetzlich verankert und nicht nur einrichtungsabhängig ist“, und benennt 

zudem die „Auseinandersetzung mit der eigenen Haltung als wichtig und herausfordernd“. Fall 27 beschreibt 

sich mit Blick auf die spätere Berufspraxis als „gut vorbereitet, bin aber unsicher, wie ich als eher unreligiöse 

Person in einer religiösen Kita arbeiten/ankommen würde“.  

Grundsätzlich zeigt sich  in den Aussagen, dass  trotz Unsicherheiten und/oder eigener Distanz zum 

Thema  die  Bedeutung  der  religiösen  Bildung  für  Kinder  nicht  grundsätzlich  abgelehnt  wurde. 

Insbesondere  der Anspruch,  die  Vielfalt  unterschiedlicher  religiöser  Perspektiven mit  Kindern  zu 

bearbeiten und sich nicht auf eine klare Ausrichtung und Orientierung festlegen zu müssen, wurde von 

vielen Studierenden in den offen erfassten Aussagen positiv kommentiert.  

3.2  Ergebnisse zur Fragestellung 2: Wie wird die Dialogbox hinsichtlich ihrer Möglichkeiten 
grundsätzlich und zur Bearbeitung religiöser Themen mit Kindern eingeschätzt? 

Hinsichtlich der allgemeinen Bewertung der Dialogbox wurden die Studierenden sowohl nach  ihrer 

Einschätzung gefragt, ob diese aus ihrer Sicht eine gute Möglichkeit sei, mit Kindern grundsätzlich in 

den Dialog zu kommen, als auch, inwieweit sie selbst über die Erstellung angeregt wurden, über die 

Interaktionsgestaltung mit Kindern nachzudenken. Zudem wurde danach gefragt, ob die Erstellung der 

Dialogbox  eine  gute Aufgabe  im  kindheitspädagogischen  Studium  sei,  ob  die  Erstellung  zu  ihrer 

professionellen Weiterentwicklung beigetragen habe, ob sie sich vorstellen könnten, Dialogboxen in der 

späteren Praxis  einzusetzen, und ob die Erstellung  ihnen  Freude  gemacht habe. Mit Blick  auf den 

Mittelwert von M = 4,35 (SD = 0,60) fällt die Einschätzung der Studierenden sehr hoch aus. 

Bzgl. der Bewertung der Dialogbox hinsichtlich einer Nutzung spezifisch zu religiösen Themen wurden 

die  Studierenden  nach  ihrer  Einschätzung  gefragt,  inwieweit  sich  die  Methode  für  diesen 

Bildungsbereich  eignet,  ob  sie  sich  während  der  Erstellung  intensiver  mit  den  Seminarinhalten 

auseinandergesetzt haben und ob die Aufgabe der Erstellung in diesem konkreten Seminarkontext eine 

gute Aufgabe war. Auch hier  liegt der Mittelwert mit M = 4,09 (SD = 0,59) auf einem hohen Niveau 

(siehe Abb. 2), wenngleich die spezifische Einschätzung etwas geringer ausfällt als die allgemeine, 

 

 

Abb. 2 Box‐Plot‐Diagramm zur Einschätzung der Studierenden der Dialogbox allgemein (blau) und mit 

religiösem Bezug (orange) 



J. Höke, G. Buß   | 9 
 

Die von den Studierenden entwickelten Dialogboxen reichten von sehr spezifischen Themen aus einer 

Religion  (z.B.  Erzengel,  das  Zuckerfest,  der  russisch‐orthodoxe  Glaube,  Weihnachten)  über 

vergleichende  und  verbindende  Themen  verschiedener Weltreligionen  (Beten  &  Gebetsrituale  in 

verschiedenen Religionen, religiöse Speisegebote, die Goldene Regel, religiöse Feste) und stärker auf 

Wertevermittlung  abzielende  Themen  (die  Friedensbrücke, Umgang mit  Konflikten,  über  Gefühle 

sprechen, Schutzengel und Glücksbringer) bis hin zu Themen, die eher an den Fragen von Kindern 

ausgerichtet sind (Wo wohnt Gott? Woher kommt die Welt?).  

Bereits die Auswahl der selbstgewählten Themen zeigt auf, dass die Studierenden bei der Auswahl an 

sehr unterschiedlichen Perspektiven ansetzten – einige Dialogboxen weisen eine hohe Orientierung an 

Sachthemen auf und dienen vorrangig der Wissensvermittlung zu verschiedenen Themenbereichen, 

z.B. eine Einführung zu einer spezifischen Glaubensrichtung, zu spezifischen Festen und Ritualen oder 

zu Vergleichen zwischen den Weltreligionen mit verschiedenen Schwerpunkten. Andere Boxen, wie 

z.B. die Box zum Thema Schutzengel oder Gefühle, sprechen eher die emotionale Ebene an, der religiöse 

Bezug stellt sich erst über die ausgewählten Materialien her. Die Box „Wo wohnt Gott?“ setzt dagegen 

bei  den Kinderperspektiven  an  und  lädt  dazu  ein, mit  den Kindern  gemeinsam  über  diese  Frage 

nachzudenken. Alle Dialogboxen erfüllten die grundlegenden Kriterien, Materialien bereitzustellen, die 

neben dem verbalen Dialog auf die aktive Auseinandersetzung durch entdeckendes Lernen und Spiel 

eröffnen (z.B. Playmobilfiguren in der Erzengel‐Dialogbox; Räucherstäbchen, Wasser und Kerzen in der 

Dialogbox zum Beten oder ein selbstgestaltetes Bingo zu den Speisegeboten).  

Dies  untermauern  auch  die  offenen  Aussagen  der  Studierenden,  insbesondere  mit  Blick  auf  die 

Umsetzung  in  der  Praxis  („Persönlich  finde  ich  die  Dialogbox  eine  tolle  Idee,  um  mit  einer  kleinen 

‚Arbeitsgruppe‘ von Kindern  zusammen  ein Thema  zu  erarbeiten.  […] So  könnten  religiöse und  auch nicht‐

religiöse Themen im Rahmen einer Lerneinheit erarbeitet werden und die Kinder ins Gespräch kommen“) und 

den Gestaltungsspielraum („Die Dialogbox lässt viel Gestaltungsspielraum, man kann seine eigenen Ideen und 

Möglichkeiten überlegen. Das Thema ist uns freigestellt, wir dürfen alles selber entscheiden und sind in unseren 

Ideen nicht eingeschränkt“). 

3.3  Eröffnung von thematischen Bezügen zu religiöser Bildung über die Dialogbox 

Zentrales Anliegen der Konzeption der  seminarbegleitenden Aufgabe war, dass die Erstellung der 

Dialogbox bei den Studierenden zu einer  intensiven Auseinandersetzung mit dem Thema Religiöse 

Bildung führt und insbesondere Studierenden, die dem Thema mit Distanz begegnen, ein Zugang für 

die pädagogische Umsetzung in der Praxis eröffnet wird. Bereits die Tatsache, dass alle Studierenden 

in der Lage waren, eine Dialogbox zu erstellen und im Seminar zu präsentieren, deutet darauf hin, dass 

dieses Ziel erreicht werden konnte. Darüber hinaus zeigen die Einschätzungen der Studierenden in den 

Daten des Fragebogens, dass  es bei den meisten Studierenden zu  einer positiven Einschätzung der 

Erfahrungen  bei  der  Erstellung  der  Dialogbox  mit  religiösem  Bezug  kam  –  diese  Steigerung  ist 

besonders deutlich zu sehen bei einigen Studierenden, deren persönlicher Bezug zum Thema Religion 

weniger ausgeprägt ist (siehe Abb. 3). 

Diese Einschätzung spiegelt sich auch in den offen geäußerten Aussagen der Studierenden bzgl. der 

Verknüpfung von persönlichen Bezügen und vermittelten Seminarinhalten mit Blick auf die Erstellung 

der Dialogbox. Hier richten sich Aussagen tlw. stark auf die Seminarinhalte („Beim Überlegen  für das 

Thema einer Dialogbox bin  ich die  Inhalte des Seminars nochmal durchgegangen und habe bestimmte  Inhalte 

näher angeguckt, z.B. den Aufbau/Weg in Altersstufen zur Religion“) als auch persönliche Bezüge („Ich habe 

mir viele Gedanken dazu gemacht, welche Alltäglichen Themen man mit dem Thema Religion/Glaube verknüpfen 

kann“) und deren Verknüpfung  („Die Erstellung  der Dialogbox  hat  dazu  beigetragen,  dass  ich mich mit 

eigenen  Perspektiven  und  den  Seminarinhalten  auseinandergesetzt  habe“).  Die  Einschätzungen  der 

Studierenden  deuten  dementsprechend  insgesamt  darauf  hin,  dass  die  Erstellung  der  Dialogbox 



10 |   RpB 49(2026)2, Art. 2, 1–14 
 

sowohl für den eigenen Zugang zum Thema als auch für den Theorie‐Praxis‐Transfer für die meisten 

eine sinnvolle Aufgabe war und Reflexionsprozesse angeregt werden konnten.  

 

 

Abb. 3 Vergleich des persönlichen Bezugs zum Thema Religion und Erfahrungen mit der Erstellung einer 

Dialogbox im Kontext Religiöser Bildung 

Mit Blick auf die Studierenden, bei denen eher eine Stagnation bzw. ein leichter Abfall zwischen dem 

persönlichen  Bezug  zu  Religion  und  der  Einschätzung  der  Dialogbox  kam,  kann  z.B.  für  Fall  3 

angemerkt werden, dass die Studierende die Dialogbox zum Thema Gefühle erstellt hat, die thematisch 

am weitesten vom Kernthema Religiöse Bildung  entfernt  ist. Mit Blick  auf die bereits beschriebene 

Einschätzung der hohen Relevanz des Themas  trotz  fehlender  biographischer Bezüge war hier die 

Erstellung einer Dialogbox mit explizit religiösem Thema für die Studierende eine Herausforderung, 

da sie sich nicht auf ein eher sachorientiertes Thema konzentrieren, sondern ein persönliches Thema 

wählen wollte. Dies spiegelt sich auch in der offenen Aussage von ihr „Ich hatte das Ziel ein Thema zu 



J. Höke, G. Buß   | 11 
 

bearbeiten, welches meine persönlichen  Interessen widerspiegelt. Die Schwierigkeit hierbei  fand  ich  jedoch das 

Verknüpfen  mit  dem  Thema  Religion/Glaube“.  Hier  wäre  ggfls.  eine  stärkere  Steuerung  der 

Themenauswahl bei der Dialogbox hilfreich gewesen.  

Auffällig in einem hohen persönlichen Bezug zu Religion und gleichzeitig kritischer Einschätzung der 

Dialogbox als Methode für religiöse Bildung fallen Fall 18 und Fall 25 auf. Bei einem Blick in die offenen 

Antworten ergibt sich dabei für Fall 25, dass der/die Studierende angibt, dass es schwierig gewesen sei, 

passende Gegenstände für die Box zu finden, denn „Ich wollte etwas machen, was tatsächlich genutzt werden 

kann“. Die Seminaraufgabe an sich wird „im Vergleich zu anderen trotzdem als spannend und genau richtig 

herausfordernd“ bewertet, auch wenn die Person angibt, dass keine vertiefte Auseinandersetzung mit 

den Seminarthemen stattgefunden hätte. Fall 18  fällt hinsichtlich der Antwortstrategie dahingehend 

auf, dass der erste Themenblock der Einschätzfragen insgesamt sehr undifferenziert mit einer 5 in fast 

allen Fragen bearbeitet wurde, sich eine größere Differenzierung erst im zweiten Themenblock findet 

und sich so die unterschiedlichen Mittelwerte erklären  lassen. Kritische Perspektiven  lassen sich aus 

den offenen Antworten nicht ablesen, der/die Studierende gibt an „Die Dialogbox regt nochmal dazu an, 

sich praktisch mit einem religiösen Thema auseinanderzusetzen und Ideen in ein Angebot umzuwandeln“. 

Zentrales Anliegen  der  Konzeption  der  seminarbegleitenden Aufgabe  ist,  dass  die  Erstellung  der 

Dialogbox bei den Studierenden zu einer  intensiven Auseinandersetzung mit dem Thema Religiöse 

Bildung und Erziehung führt und insbesondere Studierende, die die dem Thema mit Distanz begegnen, 

ein Zugang für die pädagogische Umsetzung in der Praxis eröffnet wird. Bereits die Tatsache, dass alle 

Studierenden, die kontinuierlich am Seminar  teilgenommen haben,  in der Lage waren, eine anspre‐

chende und einsatzbereite Dialogbox zu erstellen, deutet darauf hin, dass dieses Ziel erreicht werden 

konnte. Darüber hinaus zeigen die Einschätzungen der Studierenden in den Daten des Fragebogens, 

dass es abgesehen von Fall 3 bei allen Studierenden zu einer positiven Einschätzung der Erfahrungen 

bei  der  Erstellung  der Dialogbox  kam  –  diese  Steigerung  ist  besonders  deutlich  zu  sehen  bei  den 

Studierenden, deren persönlicher Bezug zum Thema Religion weniger ausgeprägt ist (siehe Abb. 4). 

Diese Einschätzung spiegelt sich auch in den offen geäußerten Aussagen der Studierenden bzgl. der 

Verknüpfung von persönlichen Bezügen und vermittelten Seminarinhalten mit Blick auf die Erstellung 

der Dialogbox. Hier richten sich Aussagen tlw. stark auf die Seminarinhalte („Beim Überlegen  für das 

Thema einer Dialogbox bin  ich die  Inhalte des Seminars nochmal durchgegangen und habe bestimmte  Inhalte 

näher angeguckt, z. B. den Aufbau/Weg in Altersstufen zur Religion“) als auch persönliche Bezüge („Ich habe 

mir viele Gedanken dazu gemacht, welche Alltäglichen Themen man mit dem Thema Religion/Glaube verknüpfen 

kann“) und deren Verknüpfung  („Die Erstellung  der Dialogbox  hat  dazu  beigetragen,  dass  ich mich mit 

eigenen  Perspektiven  und  den  Seminarinhalten  auseinandergesetzt  habe“).  Die  Einschätzungen  der 

Studierenden  deuten  dementsprechend  insgesamt  darauf  hin,  dass  die  Erstellung  der  Dialogbox 

sowohl für den eigenen Zugang zum Thema als auch für den Theorie‐Praxis‐Transfer eine sinnvolle 

Aufgabe war und Reflexionsprozesse angeregt werden konnten. Mit Blick auf die auch hier ins Auge 

springende auffällige Einschätzung von Fall 3, bei der es im Gegensatz zu den anderen Studierenden 

zu  keiner  Steigerung  zwischen  den  Einschätzungen  des  persönlichen  religiösen  Bezugs  und  der 

Dialogbox kommt, kann angemerkt werden, dass die Studierende thematisch die Dialogbox „Positive 

Gefühle“ erstellt hat, die thematisch am weitesten vom Kernthema Religiöse Bildung und Erziehung 

entfernt ist. Mit Blick auf die bereits beschriebene Einschätzung der hohen Relevanz des Themas trotz 

fehlender biographischer Bezüge war hier die Erstellung einer Dialogbox mit explizit religiösem Thema 

für  die  Studierende  eine Herausforderung,  da  sie  sich  nicht  auf  ein  eher  sachorientiertes  Thema 

konzentrieren, sondern ein persönliches Thema wählen wollte. Dies spiegelt sich auch in der offenen 

Aussage  von  ihr  „Ich  hatte  das  Ziel  ein  Thema  zu  bearbeiten,  welches  meine  persönlichen  Interessen 

widerspiegelt. Die Schwierigkeit hierbei fand ich jedoch das Verknüpfen mit dem Thema Religion/Glaube“. 

  



12 |   RpB 49(2026)2, Art. 2, 1–14 
 

4.  Resümee und Ausblick 

Die  vorgestellte Untersuchung  ist  angesichts  der  kleinen  Stichprobe  sicherlich  nicht  repräsentativ, 

zudem  lässt  sich  die  Frage  stellen,  ob  hinsichtlich  der  Qualität  der  Reflexionsprozesse  eine 

umfangreichere  Erfassung  der  Perspektiven  der  Studierenden  über  qualitative  Verfahren  wie 

Interviews und/oder Gruppendiskussionen sinnvoll wäre. Dennoch weisen die Ergebnisse darauf hin, 

dass  zum  einen  die  eingangs  skizzierten Herausforderungen  für  pädagogische  Fachkräfte  bei  der 

Umsetzung  religiöser  Bildung  auch  bei  der  Gruppe  der  Studierenden  anzutreffen  sind:  Die 

Heterogenität bzgl. der unterschiedlichen Zugänge zum Thema Religion zeigt sich auch in der kleinen 

Stichprobe und muss  in der Gestaltung des Lehrangebots berücksichtigt werden, damit das Thema 

anschlussfähig für die Studierenden wird. Im Kontext der hier vorgestellten Lehrveranstaltung zeigt 

sich mit Blick auf die Einschätzung der Relevanz des Themas, dass dies insgesamt gelungen ist. Dabei 

erscheint  insbesondere  die  seminarbegleitende  Aufgabe  der  Erstellung  einer  Dialogbox  hilfreich: 

unabhängig vom eigenen religiösen Bezug wurde über eine kreative Aufgabe mit freier Themenwahl 

ein eigener Zugang eröffnet, der von den Studierenden positiv konnotiert wird. Die Dialogbox erscheint 

hier  also  nicht  nur  als  Möglichkeit  in  der  pädagogischen  Praxis,  wertschätzend  und  offen 

Gesprächsanlässe  und  Bildungsangebote  im  Kontext  des  Bildungsbereichs  Religiöse  Bildung  zu 

gestalten, sondern auch Studierende zumindest teilweise anzuregen, über eigene Bezüge und mögliche 

Umsetzungsformen zu reflektieren – unabhängig davon, wo die Studierenden selbst bei diesem Thema 

stehen. Eine offene Aussage  im Fragebogen unterstreicht diese Perspektive: „Es hat mir Spaß gemacht 

und es war eine gut umsetzbare Aufgabe mit viel Freiheit. Egal ob man stark zur Religion steht oder eben nicht, 

jede/r  konnte  seinen  eigenen  Beitrag  dazu  leisten“. Deutlich wird  zum  anderen  aber  auch,  dass  diese 

seminarbegleitende Aufgabe kein Selbstläufer ist, sondern wiederum durch gegenseitiges Präsentieren 

und  gemeinsames Reflektieren  begleitet werden  sollte,  um  auch  im  Seminarkontext  zwischen  den 

verschiedenen  Beteiligten  den  Dialog  anzuregen.  So  erscheint  es  aus  unserer  Sicht  sinnvoll,  die 

Präsentationen  und die  gemeinsame Reflexion  über die  erstellten Dialogboxen  nicht  ans Ende des 

Seminars zu legen, um die Möglichkeit, die Diskussionen und Reflexionen im weiteren Seminarverlauf 

aufzugreifen, zu erhalten. 

Zukünftig könnten Dialogboxen mit diesem Themenschwerpunkt auch in anderen Studiengängen, die 

auf  die  religiöse  Bildung  und  Erziehung  von Kindern  abzielen,  erprobt werden;  beispielsweise  in 

Studiengängen der Angewandten Theologie bzw. Religionspädagogik sowie Grundschulpädagogik. 

Besonderes Potenzial könnte sich bei der Umsetzung der Methode in dual angelegten Studiengängen 

ergeben, wenn  Studierende durch  ihren unmittelbaren Praxiszugang die Dialogbox  kooperativ mit 

Kindern gestalten.  

Religiöse  Bildung  in  der  Kindertageseinrichtung  birgt  für  (angehende)  pädagogische  Fachkräfte 

vielfältige Herausforderungen. Die Perspektiven der Studierenden machen in jedem Fall deutlich, dass 

eine  Thematisierung  bereits  im  Studium  zu  einer  Sensibilisierung  und Öffnung  für  dieses  Thema 

beitragen kann. 

_______________________ 

Erklärung zum Informed Consent: Von allen an der Studie beteiligten Personen wurde das Einver‐

ständnis eingeholt. 

_______________________ 

 

 

 



J. Höke, G. Buß   | 13 
 

Literatur 

Biesinger,  A.,  &  Schweitzer,  F.  (2020).  Religionspädagogik  in  der  Kita.  Kompetenzen  für  pädagogische 

Fachkräfte. Herder. 

Bloch,  B.,  Kaiser,  L.  S.,  &  Neuß,  N.  (2016).  Optimierung  des  Theorie‐Praxis‐Verhältnisses  in  den 

hochschulischen B.A.‐Studiengängen für KindheitspädagogInnen. Abschlussbericht zum Forschungsprojekt. 

Gießener Elektronische Bibliothek (GEB). http://dx.doi.org/10.22029/jlupub‐15987  

Büker,  P.  (2015).  Kinderstärken  –  Kinder  stärken.  Erziehung  und  Bildung  ressourcenorientiert  gestalten. 

Kohlhammer. 

Erkert, A., & Hüser, C. (2021). Pessach, Ostern, Zuckerfest – Feste aus Judentum, Christentum und Islam in 

der Kita: Geschichten, Spiele und Lieder. Verlag an der Ruhr. 

Fleck, C.  (2016). Religiöse Bildung  in der Kita. Ein Blick  in die Bildungs‐ und Erziehungspläne der 

deutschen  Bundesländer.  In H. Helmchen‐Menke & A.  Leinhäupl  (Hg.),  Kita  als  pastoraler Ort: 

Rahmenbedingungen, Praxisbausteine, Perspektiven – Ein Handbuch (S. 21–26). Schwabenverlag. 

Fowler,  J. W.  (2019). Glaubensentwicklung: Perspektiven  für Seelsorge und  kirchliche Bildungsarbeit. Chr. 

Kaiser. 

Kämper, S. (2017). Das Recht des Kindes auf Religion und seine Umsetzung in der Kita.  https://www.kita‐

fachtexte.de/fileadmin/Redaktion/Publikationen/KiTaFT_Kaemper_2017_RechtdesKindesaufReligi

on.pdf  

Knoblauch, C. (2023). Frühkindliche religiöse Bildung in den Bildungsplänen: Curriculare Perspektiven 

in der Diskussion. Frühe Bildung, 12(1), 13–20. 

Knoblauch,  C.  (2016).  Kita  interreligiös.  Zugänge  und  Kooperationsmöglichkeiten  für  Kita  und 

Gemeinde. In H. Helmchen‐Menke & A. Leinhäupl (Hg.), Kita als pastoraler Ort: Rahmenbedingungen, 

Praxisbausteine, Perspektiven – Ein Handbuch (S. 85–90). Schwabenverlag. 

Knop, J. (2023). Philosophie für Kinder: Die großen Fragen des Lebens. Herder. 

Kunstmann, J. (2021). Religionspädagogik: Einführung und Überblick. UTB. 

Lämmermann, G., Naurath, E., & Pohl‐Patalong, U. (2005). Arbeitsbuch Religionspädagogik. Gütersloher 

Verlagshaus. 

Mayring, P. (2022). Qualitative Inhaltsanalyse. Grundlagen und Techniken. Beltz. 

Miedza, D. (2019). Zur Berufsrolle der Erzieherin. In R. Möller & C. P. Sajak (Hg.), Religionspädagogik für 

Erzieherinnen: Ein ökumenisches Arbeitsbuch (S. 13–43). Kohlhammer. 

Möller,  R.  (2016).  Ausbildung  von  Erzieherinnen  und  Erziehern.  Ein  religionspädagogisches 

Kompetenzmodell.  In  H.  Helmchen‐Menke  &  A.  Leinhäupl  (Hg.),  Kita  als  pastoraler  Ort: 

Rahmenbedingungen, Praxisbausteine, Perspektiven – Ein Handbuch (S. 199–204). Schwabenverlag. 

Nentwig‐Gesemann,  I.  (2008).  Das  Konzept  des  forschenden  Lernens  im  Rahmen  der  hochschulischen 

Ausbildung von FrühpädagogInnen. Robert Bosch Stiftung. 

Park, C. L. (2005). Religion as a Meaning‐Making Framework in Coping with Life Stress. Journal of Social 

Issues, 61(4), 707–729. https://doi.org/10.1111/j.1540‐4560.2005.00428.x  

Rost, S., & Höke,  J.  (2023).  „Ich  fand die  cool“ – Reflexionen Studierender über  eigene didaktische 

Praxis.  Potenziale  und  Grenzen  bei  der  Transformation  von  Wissen  im  Studium  der 

Kindheitspädagogik. Frühe Bildung, 12(4), 205–211. https://doi.org/10.1026/2191‐9186/a000629 

Schlösser, E. (2021). Werte verbinden Religionen: Impulse für die interreligiöse Bildung in der Kita. Herder. 

Schweitzer, F. (2013). Das Recht des Kindes auf Religion. Gütersloher Verlagshaus. 

Schnetzer,  S.  (2021). Die  Studie  Junge Deutsche  2021  – Zukunft  neu  denken  und  gestalten:  Lebens‐  und 

Arbeitswelten der Generation Z&Y. Datajockey Verlag. 

Siraj‐Blatchford, I. (2009). Conceptualising progression in the pedagogy of play and sustained shared 

thinking  in  early  childhood  education:  a Vygotskian perspective. Education  and Child Psychology 

26(2), 77–89. https://doi.org/10.53841/bpsecp.2009.26.2.77  



14 |   RpB 49(2026)2, Art. 2, 1–14 
 

Sozialwissenschaftliches  Institut  der  Evangelischen Kirche  in Deutschland  [SIEKD], & Katholische 

Arbeitsstelle  für missionarische Pastoral  [KAMP]  (Hg.)  (2024). Wie hältst du’s mit der Kirche? Zur 

Relevanz  von  Religion  und  Kirche  in  der  pluralen  Gesellschaft.  Analysen  zur  6. 

Kirchenmitgliedschaftsuntersuchung. Evangelische Verlagsanstalt. 

Studiengangstag  Pädagogik  der  Kindheit.  (2022).  Kerncurriculum  Kindheitspädagogik  [Abruf  am 

19.01.2026].  https://www.ph‐karlsruhe.de/www/b‐st/kindheitspaedagogik/pdf/_Kerncurriculum_ 

KP_beschlossen_online_Tagung_23.06.2022_veroeffentlicht_15.09.2022.pdf 

Wagner, P. (2008). Handbuch Kinderwelten: Vielfalt als Chance. Grundlagen einer vorurteilsbewussten Bildung 

und Erziehung. Herder. 

Weber, J. (2014). Religionssensible Bildung in Kindertageseinrichtungen: Eine empirisch‐qualitative Studie zur 

religiösen Bildung und Erziehung im Kontext der Elementarpädagogik. Waxmann. 

Weltzien,  D.  (2011).  Mit  der  Dialogbox  entdecken  und  erfinden.  Das  Konzept  der  ʹBox‐iDeeʹ. 

Kindergarten heute, 41(9), 26–33. 

Wilden, S. M., & Höke, J. (2022). Lernwerkstattarbeit im Dialog – Reflexionen auf Lernwerkstattarbeit 

aus Studierenen‐ und Dozierendenperspektive am Beispiel der Dialogbox. In M. Obermaier, P. Isele 

&  J. Höke  (Hg.), Forschendes Lernen  in Arbeitsfeldern der Kindheitspädagogik. Grundlagen – Ansätze – 

Praxen (S. 217–246). Brill Schöningh. https://doi.org/10.30965/9783657726059_013  

Wuckelt, A. (2017). Religiöse Bildung in der KiTa: Ziele – Inhalte – Wege. Schwabenverlag. 


