
Religionspädagogische Beiträge. Journal for Religion in Education  
RpB 49 (2026) 1, Art. 13, 1–12; https://doi.org/10.20377/rpb-1944 
 

 

 

Keine Kontroversität ohne Positionalität 
Perspektiven politischer und religiöser Bildung zwischen  
Vielfalt und kultureller Identität 
 

 

Wolfgang Sander 

Universität Gießen 

 

 

Kontakt: wolfgang.sander@sowi.uni‐giessen.de  

ORCID: https://orcid.org/0009‐0005‐6903‐6508  

 

eingereicht: 13.12.2024; überarbeitet: 13.02.2025; angenommen: 19.02.2025 

 

Zusammenfassung: Kontroversität  ist zu einem zentralen Konzept für den Umgang mit Vielfalt  im schulischen 

Unterricht  geworden. Ausgehend  vom  Beutelsbacher Konsens  in  der  politischen  Bildung,  gilt  Kontroversität 

inzwischen  als  ein  wichtiges  Qualitätsmerkmal  auch  des  Unterrichts  in  anderen  Fächern,  so  auch  des 

Religionsunterrichts. Allerdings stellt sich dabei die Frage, ob es sich bei Kontroversität um ein normativ neutrales 

Konzept handelt. Die Kernthese des Beitrags ist, dass das fachdidaktische Prinzip der Kontroversität nicht ohne 

normative  Positionierungen  begründbar  ist  und  dass  diese  Positionalität  im  europäischen  Kontext  auf  die 

christliche Ideengeschichte zurückverweist. 

Schlagwörter: Kontroversität, Normativität, Positionalität, politische Bildung 

 

Abstract: Controversy has become a central concept  for dealing with diversity  in school  lessons. Based on  the 

Beutelsbach Consensus in theory of citizenship education, controversy is now also considered an important quality 

feature of teaching in other subjects, including religious education. However, this raises the question of whether 

controversy  is  a  normatively  neutral  concept.  The  core  thesis  of  the  article  is  that  the  didactic  principle  of 

controversy cannot be justified without normative positioning and that this positionality in the European context 

refers back to the history of Christian ideas. 

Keywords: controversiality, normativity, positionality, citizenship education (politische Bildung) 

   

  

1. Zur Einführung 

Kontroversität ist zu einem zentralen Konzept für den Umgang mit Vielfalt im schulischen Unterricht 

geworden. Der im Kontext des Fachdiskurses der politischen Bildung 1976 formulierte Beutelsbacher 

Konsens  ist mit  seinem Schlüsselsatz „Was  in Wissenschaft und Politik kontrovers  ist, muß auch  im 

Unterricht  kontrovers  erscheinen“  (Wehling,  1977,  S.  179)  in der  Folgezeit weit über die politische 

Bildung hinaus rezipiert worden. Bis heute hat die Debatte über Kontroversität als Prinzip didaktischen 

Denkens  und  pädagogischer  Praxis  nicht  an  Relevanz  verloren,  in  Deutschland wie  international 

(Drerup, 2021; Goll, 2025; für den amerikanischen Diskurs beispielhaft Hess, 2009). 

Wie  in  vielen  anderen  Fachdidaktiken  ist  auch  in  der  Religionspädagogik  das  Prinzip  der 

Kontroversität  akzeptiert,  teilweise  mit  direktem  Verweis  auf  den  Beutelsbacher  Konsens  (so 

beispielsweise  im  Schwerter  Konsent,  https://www.kommende‐dortmund.de/aktuelles/schwerter‐



2 |  RpB 49 (2026) 1, Art. 13, 1−12 
 

konsent). Das liegt nahe, weil es von Kontroversen gänzlich freie Wissenschaften und Schulfächer nicht 

gibt  und  sich  deshalb  das  Problem  des  Umgangs mit  solchen  Kontroversen, mehr  oder weniger 

dringlich, in allen Fächern stellt. 

Allzu leicht gerät dabei allerdings aus dem Blick, dass die Eingängigkeit des zitierten Schlüsselsatzes 

aus dem Beutelsbacher Konsens über seine komplexen Voraussetzungen hinwegtäuschen kann. Die 

wichtigsten  dieser Voraussetzungen  sollen weiter  unten  angesprochen werden. Dies wird  aus  der 

Perspektive der Didaktik der politischen Bildung geschehen, überwiegend aber an religionsbezogenen 

Problemen diskutiert werden. Dies geschieht nicht allein wegen des Publikationsortes dieses Beitrags 

in einer religionspädagogischen Fachzeitschrift. Diese Prioritätensetzung drängt sich vielmehr auf, weil 

zum einen bei der Frage nach möglichen Grenzen von Kontroversität Konflikte mit religiösen Bezügen 

eine wichtige Rolle spielen und weil zum anderen auch die Frage nach normativen Voraussetzungen 

des  Kontroversitätsgebots  auf  religiöse  Quellen  führt.  Beide  Fragen  sprechen  überdies  für  einen 

intensiveren Diskurs zwischen den beiden Fächern Politische Bildung und Religion  in Wissenschaft 

und Schulpraxis. Erfreulicherweise hat es dafür in jüngerer Zeit eine Reihe von neuen Ansätzen dazu 

gegeben  (Grümme & Sander, 2008; Frech &  Juchler,  2009; Grümme,  2009; Schlag, 2010;  Journal  für 

politische  Bildung,  2017;  zeitschrift  für  didaktik  der  gesellschaftswissenschaften,  2018;  Gärtner  & 

Herbst, 2019; Sander, 2021; Herbst, 2022). 

Der  vorliegende  Aufsatz  versteht  sich  als  Beitrag  zur  grundlagentheoretischen  Diskussion.  Seine 

Kernthese  ist,  dass  das  fachdidaktische  Prinzip  der  Kontroversität  nicht  ohne  normative  Positio‐

nierungen begründbar  ist und dass diese Positionalität  im europäischen Kontext auf die  christliche 

Ideengeschichte zurückverweist. Das betrifft beide hier in Rede stehenden Fächer. 

Diese These berührt eine Reihe von komplexen Fragen, die hier aus Platzgründen nicht in der gebotenen 

Ausführlichkeit erörtert werden können, aber Gegenstand anderer Publikationen des Verfassers sind. 

An mehreren Stellen dieses Beitrags wird daher zur weiteren Begründung und Vertiefung auf solche 

Publikationen verwiesen. Im Hintergrund der Kernthese steht ein Verständnis von Bildung, das sich auf 

eine  Dialektik  von  Vielfalt  (‚Ent‐Bindung‘  des  sich  bildenden  Einzelnen  im  Verhältnis  zur  sozio‐

kulturellen  Umwelt)  und  kultureller  Integration  (‚Einbindung‘  in  eben  diese  Umwelt)  sowie  den 

Stellenwert der großen Religionen für kulturelle Differenzierung auf globaler Ebene bezieht. Auch dies 

kann hier nur vermerkt, aber nicht näher ausgeführt werden (Sander, 2018). 

2. Nach dem ‚Ende der Religion‘: Konturen der postsäkularen Gesellschaft 

Im fachdidaktischen Diskurs der politischen Bildung spielte in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts 

Religion, von wenigen einzelnen Arbeiten abgesehen (Hilligen, 1969; Sutor, 1978; Sander, 1980), kaum 

eine  Rolle.  Darin  spiegelte  sich  auch  die  Theorielage  in  ihren  fachlichen  Bezugswissenschaften, 

insbesondere der Politikwissenschaft und der Soziologie. Diese waren, wie die große Breite des Wissen‐

schaftssystems insgesamt, von der Säkularisierungstheorie geprägt, einer Denkschule, die ihren Anfang 

im 19. Jahrhundert und den Höhepunkt ihrer Verbreitung in den 1960er‐ und 1970er‐Jahren fand. Der 

Kerngedanke dieser Theorie bestand in der Annahme, dass Modernisierungsprozesse in den westlichen 

Gesellschaften, vor allem Fortschritte in den Wissenschaften und steigender Wohlstand, notwendiger‐

weise und unaufhaltsam zu einem Rückgang und perspektivisch zum Verschwinden von Religion, die 

als ein vormodernes Phänomen gedeutet wurde, führen würden. Diese Entwicklung würde sich, vom 

Westen  ausgehend,  letztlich weltweit  durchsetzen  (vgl.  die  treffenden Zusammenfassungen  dieser 

Denkweise und die Kritik daran bei Joas, 2012 und Berger, 2013). 

Mit der zunehmenden Öffnung der Sozialwissenschaften für globale Perspektiven ab den 1980er‐Jahren 

geriet die Säkularisierungstheorie zunehmend ins Wanken: „Es war klar geworden, dass der größte Teil 

der Welt tief religiös war“ (Berger, 2013, S. 2). Zwar gab es in der Religionsentwicklung im westlichen 



W. Sander  | 3 
 

Europa  durchaus  Anhaltspunkte,  die  diese  Theorie  zu  stützen  schienen,  wie  den  Rückgang  der 

Bindungswirkungen der großen Kirchen, einen spürbaren Rückzug von Religion aus dem öffentlichen 

Raum und einen von Generation zu Generation deutlicher werdenden Traditionsbruch mit Blick auf 

das Christentum in der Erziehung und im kulturellen Leben. Aber die Annahme, hier zeigten sich die 

Vorboten  einer weltweiten  Entwicklung,  erwies  sich  als  eurozentrische  Illusion:  „Von  einem  von 

Westeuropa sich ausbreitenden Prozess der Säkularisierung im Sinn der Zurückdrängung von Religion 

ist augenblicklich wenig in der Welt zu spüren. Im Gegenteil: die Religion scheint in vielen Teilen der 

Welt  eher  im  Vormarsch  zu  sein.  (...) Westeuropa  gerät  in  Sachen  Religion  zunehmend  in  einer 

Sonderrolle,  die  in  der  Religionssoziologie  einen  theoretischen  Erklärungsnotstand  hervorruft“ 

(Gabriel, 2018, S. 29). 

Es war der Schock durch die religiös motivierten Terroranschläge  in den USA 2001, der den  letzten 

Anstoß  für ein breiteres Umdenken  in Sachen Religion  in den Sozialwissenschaften gab und  Jürgen 

Habermas veranlassten, den Begriff der „postsäkularen Gesellschaft“ für eine neue Wahrnehmung der 

westlichen Demokratien zu popularisieren  (Habermas, 2001). Dieser Begriff erklärt zwar noch nicht 

viel, bringt aber eine neue Überzeugung vom Fortbestand von Religion trotz fortschreitender Moderni‐

sierungsprozesse zum Ausdruck: Es wird kein Verschwinden von Religion geben, auch in der Moderne 

nicht. 

Damit ist freilich der von Gabriel angesprochene Erklärungsnotstand für die religionsbezogene Lage 

im westlichen Europa nicht behoben. Es kann auch hier nicht versucht werden, ihn zu beheben. Nur 

wenige Stichworte sollen angesprochen werden, die möglicherweise zur Erklärung beitragen können: 

Erstens  wurde  wohl  das  Ausmaß  an  tatsächlicher  Religiosität  im  vormodernen  Europa  von  den 

Vertretern der Säkularisierungstheorie stark überschätzt (Joas, 2012, S. 40f.). Zweitens könnten Rück‐

gang der Kirchenbindung und christlicher Traditionsbruch mit spezifischen Eigenheiten der europä‐

ischen Volkskirchen  in Verbindung  stehen. Dafür  spricht das  rasante Wachstum des Christentums 

außerhalb  Europas  im  Verlauf  des  20.  Jahrhunderts  (Graf,  2014,  S.  15ff.).  Allein  die  erst  im  20. 

Jahrhundert entstandenen pfingstlerischen und charismatischen Gemeinschaften zählen zu Beginn des 

21.  Jahrhunderts  bereits  rund  600 Millionen Anhänger  (Berger,  2013). Drittens  sind  im westlichen 

Europa  seit  Jahrzehnten  Prozesse  zunehmender  Individualisierung  und  Singularisierung  zu 

beobachten  (Reckwitz,  2019), von denen  andere Großorganisation  als die Kirchen  in vergleichbarer 

Weise  durch Mitgliederverlust  und  Rückgang  von  Bindungswirkungen  betroffen  sind,  wie  etwa 

Parteien, Gewerkschaften und Sportverbände. Viertens unterscheiden sich auch in der dritten Genera‐

tion muslimische Zuwanderer durch einen deutlich höheren Stellenwert der Religion von der nicht‐

muslimischen Mehrheit  (Wensierski, 2014; Sauer, 2014), was auf unterschiedliche Entwicklungen  im 

religiösen Feld hinweist. Fünftens schließlich hat sich ein diffuses Feld religiöser und quasi‐religiöser 

Vorstellungen entwickelt, in dem sich – oftmals verbunden mit dem Begriff ‚Spiritualität‘ – Rudimente 

der christlichen Tradition mit naturreligiösen und esoterischen Ideen oder selektiven Entlehnungen aus 

anderen Religionen mischen. Auch die Populärkultur  ist voller religiöser Motive; manchmal könnte 

man meinen, es seien wieder so viele Engel zu sehen wie zu Zeiten des Barock, während im Kino und 

bei Streamingdiensten beständig die Apokalypse droht, die dann in letzter Minute von einem Erlöser 

verhindert wird. 

Eine  grundlegende  theoretische  und  empirische  Analyse  des  letztgenannten  diffusen  Feldes  auf 

aktuellem Stand steht noch aus. Unter dem Aspekt der Ideengeschichte hat Linus Hauser einschlägige 

Vorstellungswelten – er spricht von „Neomythen“ – in einer großen dreibändigen Studie für die beiden 

letzten Jahrhunderte untersucht (Hauser, 2005; 2009; 2016). Man wird konstatieren können, dass es sich 

bei diesen Formen des Religiösen und Quasi‐Religiösen um Regressionsphänomene handelt, jedenfalls 

gemessen  an Komplexität und  intellektuellem Reichtum der  christlichen Kulturgeschichte. Für den 



4 |  RpB 49 (2026) 1, Art. 13, 1−12 
 

Religionsunterricht  sind diese Phänomene gewiss bedeutsam,  sei es als  Inhalt,  sei es als Ausgangs‐

bedingung  bei  Jugendlichen.  Für  die  politische  Bildung  sind  sie  insoweit wichtig,  als  sie  politisch 

relevant sind – was bei einigen Quasi‐Religionen durchaus der Fall ist (vgl. unten Abschnitt 2.3). 

Weitet man den Blick über Deutschland und das westliche Europa hinaus, so wird die kulturprägende 

Rolle der großen Religionen sofort deutlich. Es spricht derzeit nichts dafür, dass durch Modernisierung 

eine von westlichem Denken dominierte, global einheitliche Kultur entsteht. Vieles spricht dagegen für 

die These des  israelischen  Soziologen  Shmuel N. Eisenstadt,  nach der die  globale  gesellschaftliche 

Wirklichkeit  von  „multiple  modernities“,  oder,  mit  einer  sprachlichen  Hilfskonstruktion  in  der 

deutschen Übersetzung, von „Vielfalt in der Moderne“ (Eisenstadt, 2000) geprägt ist und auf absehbare 

Zeit  sein wird. Die großen Religionen  sind hierbei  ein  entscheidender differenzierender Faktor. Sie 

prägen auf transnationale Weise große Kulturkreise, die innerhalb der Weltgesellschaft die erste Ebene 

von Differenzierung und differenten kollektiven Identitäten bilden. 

Das wirft allerdings eine Frage auf, die in aktuellen pädagogischen Diskursen noch kaum eine Rolle 

spielt: Was kann diese Lage für die normativen Grundlagen von Bildung in Europa bedeuten? Oder 

anders:  Welche  Positionalität  ist,  in  Ergänzung  und  Spannung  zum  Kontroversitätsprinzip,  im 

schulischen Unterricht notwendig und legitim? 

3. Im Spannungsfeld zwischen Kontroversität und Positionalität: drei Aspekte in politischer 
Bildung und Religionsunterricht 

3.1 „Neutralität ist keine Lösung!“ Normative Voraussetzungen des Beutelsbacher Konsenses 

Das Kontroversitätsgebot des Beutelsbacher Konsens wäre gründlich missverstanden, würde man es 

als Forderung nach Neutralität in normativen Fragen verstehen. Mit Recht wird daher in einem politik‐

didaktischen Sammelband postuliert: „Neutralität ist keine Lösung!“ (Wohnig & Zorn, 2022) Anlass für 

dieses Postulat waren vor allem Forderungen nach Neutralität in der politischen Bildung aus der AfD, 

teilweise mit Online‐Portalen verbunden, auf denen Verstöße von ‚linker‘ Seite gegen diese geforderte 

Neutralität gemeldet werden sollen. 

Dass der Beutelsbacher Konsens in normativer Hinsicht keineswegs voraussetzungslos ist, wurde aller‐

dings in der Didaktik der politischen Bildung schon 1996 diskutiert (Schiele & Schneider, 1996, darin 

vor allem die Beiträge von Breit, Sander und Schneider). Aber auch  im Text dieses Konsenses selbst 

findet sich bereits ein entsprechender Hinweis, wenn auch eine Zeile vor dem oben zitierten Kontro‐

versitätsgebot und  im Zusammenhang mit dem ersten Grundsatz dieses Konsenses, dem Überwälti‐

gungsverbot.  Dort  heißt  es,  Indoktrination  (gegen  die  das  Überwältigungsverbot  sich  richtet)  sei 

unvereinbar mit der „Zielvorstellung von der Mündigkeit des Schülers“ (Wehling, 1977, S. 179). Diese 

Zielvorstellung konstatierte Wehling als „rundum akzeptiert“, was wohl der Grund dafür war, dass sie 

in diesem Zusammenhang nicht weiter erläutert und begründet wurde. 

Jedoch  versteht  sich Mündigkeit  als  pädagogische  Leitidee  durchaus  nicht  von  selbst.  Erziehung, 

gerade auch politische Erziehung, kann und konnte auch als bloße Anpassung an vorgegebene soziale 

und  politische  Strukturen  und  Rollenerwartungen  gedacht  und  praktiziert  werden.  Die  Idee  der 

Mündigkeit, sofern mit ihr nicht alleine die rechtsförmige Volljährigkeit gemeint ist, impliziert die Idee 

des Menschen als einer freien Person (Sander, 2023). Diese wiederum ist eng mit der der Menschen‐

würde verbunden. Das deutsche Grundgesetz beispielsweise betont diese Verbindung,  indem es  in 

Artikel  1  die Menschen‐  und  Grundrechte,  die  die  Freiheit  des  Einzelnen  sichern,  eben  aus  der 

Menschenwürde begründet. Udo di Fabio, ehemals Richter am Bundesverfassungsgericht, formuliert 

diesen Zusammenhang so: „Wir stellen uns den Menschen, dem seine Würde nicht genommen wird, 

als  einen Citoyen vor: mit aufrechtem Gang,  selbstbewusst,  frei,  für  sich  selbst verantwortlich“  (Di 



W. Sander  | 5 
 

Fabio, 2005, S. 70). Hieran ließe sich aus Sicht der politischen Bildung zwanglos anschließen: und als 

politisch mündig.  

Das Kontroversitätsgebot ist also normativ nicht neutral, sondern steht in einem kulturellen Kontext, 

der sich mit den genannten Konzepten Mündigkeit, Freiheit der Person und Menschenwürde umreißen 

lässt. Dieser Kontext gründet in der europäisch‐westlichen Kultur. Er beginnt auch nicht erst mit der 

europäischen Aufklärung, wenngleich Immanuel Kant mit seiner Schrift „Beantwortung der Frage: Was 

ist Aufklärung?“ von 1784 in Debatten über Mündigkeit zu Recht immer wieder zitiert wird. 

„Die Erfindung des  Individuums“, so der Titel eines Buches des britischen  Ideengeschichtlers Larry 

Siedentop, beginnt im frühen Christentum. Siedentop spricht von einer „moralischen Revolution, mit 

der das  frühe Christentum sich von seiner antiken Umwelt absetzte“ (Siedentop, 2015, S. 65ff.), und 

bezieht  sich dabei vorrangig auf die Briefe von Paulus. Paulus brach  radikal mit  zwei Grundüber‐

zeugungen,  die  die  antike Welt  prägten:  der Überzeugung,  dass  die Menschen  unverrückbar  den 

Anforderungen unterworfen werden, die  in einer sozialen Ordnung an sie gestellt werden, und der 

Überzeugung,  dass  diese Ordnung  Ausdruck  einer  von Natur  aus  bestehenden  Ungleichheit  der 

Menschen ist. So heißt es bei Paulus über die christliche Gemeinde: „Hier ist nicht Jude noch Grieche, 

hier ist nicht Sklave noch Freier, hier ist nicht Mann noch Frau; denn ihr seid alle einer in Christus Jesus“ 

(Gal 3,28). Paulus fordert hier zwar noch nicht politische und soziale Gleichheit, aber doch die moralische 

Gleichwertigkeit  aller Menschen.  Letztere  ist  freilich Voraussetzung  für  erstere, wie  sich  im  späteren 

Verlauf der europäischen Geschichte zeigen sollte. 

Weiterhin findet sich schon bei Paulus eine weitreichende Vorstellung von innerer Freiheit des Einzelnen, 

die letztlich nur durch die Verpflichtung zur Nächstenliebe begrenzt wird: „Alles ist erlaubt, aber nicht 

alles dient zum Guten. Alles ist erlaubt, aber nicht alles baut auf. Niemand suche das Seine, sondern 

was dem andern dient“ (1 Kor 10,23). Siedentop schreibt zu den langfristigen Wirkungen dieses Aspekts 

der moralischen Revolution im frühen Christentum: „Jetzt erschöpft sich die Identität von Individuen 

nicht  mehr  in  den  sozialen  Rollen,  die  ihnen  zufällig  obliegen.  Eine  Lücke  klafft  zwischen  den 

Individuen und den Rollen, die sie einnehmen. Diese Lücke ist das Zeichen einer neuen Freiheit, der 

Gewissensfreiheit“ (Siedentop, 2015, S. 80). Allerdings bringt diese Freiheit Verpflichtungen mit sich: 

das eigene Handeln und die Gestaltung menschlicher Beziehungen am Gebot der Nächstenliebe zu 

orientieren. 

Von Menschenwürde, verstanden als für alle Menschen unabhängig von Herkunft, Status und Leistung 

geltend, ist expressis verbis im frühen Christentum noch nicht die Rede. Aber auch sie ist keine im 20. 

Jahrhundert entstandene Idee, sondern wurde von Gelehrten der frühneuzeitlichen Renaissance formu‐

liert. Dies geschah unter ausdrücklicher Berufung auf das Christentum, vor allem auf die Vorstellung 

von der Gottesebenbildlichkeit des Menschen. 

Auch wenn dies  hier  nur mit diesen wenigen  Stichworten  begründet werden  kann  (Lauster,  2021; 

Sander, 2022): Hinter dem didaktischen Prinzip der Kontroversität steht eine normative Positionalität, 

die ihre Wurzeln in den langen Linien christlichen Denkens in der europäischen Geschichte hat. 

Nun  ließe  sich  an dieser Stelle  einwenden, dass  ein  solcher Rekurs  auf  christliches Denken  für die 

Begründung der Menschenwürde (und die daraus abgeleiteten Grund‐ und Menschenrechte, so explizit 

auch  in Artikel 1 des deutschen Grundgesetzes) zwar historisch zutreffend,  inzwischen aber durch 

säkulare Begründungen überholt oder mindestens  relativiert worden  sei. Diese – weit verbreitete – 

Vorstellung steht jedoch auf tönernen Füßen. Tatsächlich ist es bislang nicht gelungen, überzeugend zu 

zeigen,  aus welchen  rein  säkularen  Gründen  der Mensch  entgegen  aller  historischen  und  gegen‐

wärtigen Faktizität um seiner selbst willen geachtet werden müsse (Sander, 2018, S. 71‐74, sowie die 

dort genannte weitere Referenzliteratur). Treffend schrieb der aus der Frankfurter Schule kommende 



6 |  RpB 49 (2026) 1, Art. 13, 1−12 
 

Philosoph Karl Heinz Haag in seinem letzten Buch, der feierlichen Rede „von ewigen Menschenrechten 

fehlt die ontologische Grundlage.  (...) Der keiner metaphysischen Ordnung mehr verpflichtete Staat 

erläßt selbstherrlich Gesetze und hebt sie nach Gutdünken wieder auf“ (Haag, 2018, S. 8f.). Udo di Fabio 

warnt mit Blick  auf die Menschenwürde,  es würden  „die Grenzen,  ja die Leere dieses Quellcodes 

unserer Werteordnung  gerade  dann  offenbar, wenn  die  großen  religiösen  Gewissheiten  aus  dem 

Gedächtnis schwinden“ (Di Fabio, 2005, S. 69). 

Dafür gibt es durchaus greifbare Anzeichen. So kommt der Philosoph Rüdiger Bittner in seiner Studie 

zur Prüfung politischer Begriffe mit Blick auf die Menschenwürde zu dem Ergebnis, dass allein die 

Gottesebenbildlichkeit der Menschen eine schlüssige Begründung für sie liefern könne. Allerdings hält 

er  diese  Begründung  für  unwahr  und  zieht  daraus  die Konsequenz,  „noch weiter  die Würde  des 

Menschen zu behaupten, ist nicht vernünftig“ (Bittner, 2017, S. 64). Konsequenterweise rät Bittner, sich 

vom Gedanken der Menschenwürde zu verabschieden und von der Idee der Menschenrechte gleich 

mit. Zwar wird diese Folgerung noch eher selten so klar formuliert wie bei Bittner. Aber seine Sicht auf 

den Menschen, von der aus er zu seiner Konsequenz kommt, ist weit verbreitet. Der Mensch sei aus 

evolutionsbiologischer Sicht nur eine Art unter vielen, und: „Da es nun Vorränge im Reich der Natur 

nicht gibt, gibt es auch keine Würde des Menschen“ (Bittner, 2017, S. 56). 

3.2 Politischer Extremismus in religiöser Gestalt 

In den neueren Fachdiskurs der politischen Bildung hat Religion allerdings nicht über die Frage nach 

religiösen Wurzeln der eigenen normativen Grundorientierungen Eingang gefunden, sondern in den 

2010er‐Jahren über Islamismus und islamistische Radikalisierung von Jugendlichen. Dies hat einer zu 

breiten  Diskussion  im  Fach  (vgl.  bilanzierend  Hößl,  Jamal  &  Schellenberg,  2020),  zu  zahlreichen 

Initiativen in schulischen und außerschulischen Kontexten politischer Bildung sowie zu einem breiten 

Angebot  an  einschlägigem  Informations‐ und Unterrichtsmaterial,  insbesondere durch die Bundes‐

zentrale für politische Bildung, geführt. 

Islamismus als religiös begründete, die Grundlagen moderner Verfassungsstaaten bekämpfende und 

auf ein diktatorisches politisches System zielende Ideologie stellt neben Rechts‐ und Linksextremismus 

eine  dritte  heutige  Form  von  politischem  Extremismus  dar.  Sie  steht  damit  auch  den  normativen 

Orientierungen entgegen, auf die, wie oben dargelegt, die Ziele politischer Bildung sich gründen. Die 

pädagogischen Intentionen im Umgang mit und der Thematisierung von Islamismus in der politischen 

Bildung richten sich daher auf Prävention und Kritik. Anders gesagt, Islamismus ist keine politische 

Position, die in gleicher Weise wie alle anderen in einem dem Kontroversitätsprinzip folgenden Unterricht 

zu behandeln wäre. Von der pädagogischen Intention her geht hier Positionalität vor Kontroversität. 

Allerdings  ist  dabei  zweierlei  zu  bedenken.  Erstens  gilt  auch  für  extremistische  Sichtweisen 

Meinungsfreiheit. Grundsätzlich  gilt  „Meinungsfreiheit  auch  für  die  Feinde  der  Freiheit“, wie  das 

Bundesverfassungsgericht in mehreren Entscheidungen bekräftigt hat (Hong, 2020). Ihre Grenze findet 

sie in Straftatbeständen wie Beleidigung oder Volksverhetzung. Die Gedanken sind frei, wie eine alte 

und urdemokratische Forderung lautet. „Der Staat darf deshalb mit rechtlichen Zwangsmitteln keine 

Gesinnungskontrolle  betreiben,  er  darf  erst  dann  einschreiten,  wenn  aus  Meinungsäußerungen 

Bedrohungen für äußere Rechtsgüter entstehen, etwa für das friedliche Zusammenleben oder für das 

Persönlichkeitsrecht der Mitglieder hinreichend eingrenzbarer Personengruppen“ (Hong, 2020). Auch 

Parteienverbote sind in Deutschland nicht möglich aufgrund von extremistischen Meinungen, sondern 

nur  aufgrund  nachgewiesener  aktiver Handlungen mit  dem  Ziel  der Abschaffung  der  freiheitlich‐

demokratischen  Grundordnung,  eines  vom  Bundesverfassungsgericht  sehr  eng  definierten 

Kernbestands der Verfassung. 



W. Sander  | 7 
 

Meinungsfreiheit  gilt  also  selbst  dann,  wenn  die  pädagogische  Intention  des  Unterrichts  auf 

Veränderung einer extremistischen Meinung durch besseres Wissen und Verstehen zielt. Schüler sind 

keine  politischen  Gegner,  mit  denen  ein  Machtkampf  zu  führen  wäre.  Für  den  Umgang  mit 

islamistischen  Ansichten  in  der  politischen  Bildung  ist  daher  ein  Diktum  des  Politikdidaktikers 

Wolfgang Hilligen  hilfreich:  „Der  Lehrer muß  die  Intoleranz  gegenüber  jeder  Intoleranz mit  der 

Toleranz gegenüber den noch Intoleranten verbinden“ (Hilligen, 1991, S. 36). 

Zweitens  gibt  es,  wie  bei  anderen  Formen  von  Extremismus  auch,  eine  Grauzone  zu  nicht 

extremistischen,  aber  gesellschaftskritischen  Positionen.  Es  ist  legitim,  religiös  begründete  Auf‐

fassungen zu vertreten, die außerhalb des politischen und kulturellen Mainstreams liegen, beispiels‐

weise in der Familien‐ und Gesellschaftspolitik. Hier gilt selbstverständlich das Kontroversitätsgebot 

uneingeschränkt. Selbst fundamentalistische Sichtweisen, die es nicht nur im Islam, sondern auch im 

Christentum und in anderen Religionen gibt, sind in politischer Hinsicht legitim, solange sie nicht zu 

extremistischen  Haltungen  mit  dem  Risiko  ebensolcher  Handlungen  führen.  Allerdings  werden 

fundamentalistische Sichtweisen  in sehr vielen Fällen mit Blick auf politische wie auch auf religiöse 

Bildung  problematisch  sein,  weil  sie  dazu  neigen,  sich  reflexiven  Begründungen  und  rationalen 

Diskursen  mit  Andersdenkenden  zu  entziehen.  Religiös  begründeten  politischen  Extremismus 

außerhalb des Islam gibt es derzeit in Deutschland und Europa praktisch nicht. 

Die  fachliche Anforderung der Unterscheidung zwischen konservativen, noch  fundamentalistischen 

und  bereits  extremistischen  Sichtweisen  im  Islam  kann  allerdings  in  der  politischen  Bildung  eine 

beträchtliche Herausforderung für Lehrerinnen und Lehrer darstellen, die sich in ihrem Studium nicht 

mit Religionen befasst haben, was in der politischen Bildung zumeist der Fall sein dürfte. Hinzu kommt 

die zunehmende Relevanz  fundamentalistischer  religiöser Strömungen außerhalb Deutschlands, die 

Auswirkungen  auch  auf  die  internationale  Politik  und  damit  das  Themenfeld  politischer  Bildung 

haben, wie etwa in den USA, in Russland, in Indien oder in Israel. 

Dies  führt  wieder  zu  der  eingangs  angesprochenen  Notwendigkeit  einer  stärkeren  Kooperation 

zwischen Religionsunterricht und politischer Bildung. Insbesondere religiös begründeter Extremismus 

ist ein Problemfeld, bei dem fächerübergreifende Kooperation zwischen politischer Bildung, Geschichte 

und dem Religionsunterricht in seinen unterschiedlichen konfessionellen Formen dringlich ist. 

3.3 Politische Quasi-Religionen 

Ein anderes Feld religionsbezogener Themen, die für politische Bildung und für den Religionsunterricht 

relevant  sind,  ist  das  der  politischen  Quasi‐Religionen.  Die  begriffliche  Bestimmung  von  Quasi‐

Religionen ist ein weites Diskursfeld, das hier nicht aufgearbeitet werden kann (Rodenhausen, 2020). 

Im Folgenden wird davon  ausgegangen, dass Quasi‐Religionen  sich von Religionen  in  erster Linie 

durch  ihren  fehlenden  Transzendenzbezug  unterscheiden,  ansonsten  aber  Sinnversprechen, 

Welterklärungen, normative Orientierungen und Antwortversuche auf existenzielle Fragen anbieten. 

Oftmals  imitieren sie auch Symbole und Kommunikationsformen von Religionen wie beispielsweise 

rituelle  Handlungen.  Nicht  alle  Quasi‐Religionen  haben  auch  einen  politischen  Charakter,  so 

beispielsweise viele quasi‐religiöse Phänomene  in Sport, Popkultur und Esoterik. Solche Phänomene 

können gleichwohl für den Religionsunterricht von Interesse sein, nicht unbedingt aber für politische 

Bildung. 

Politisch relevante Quasi‐Religionen begleiten die europäische Moderne von Beginn an (Sander, 2022, 

S.  107‐116).  Ein  verbindender Kern  dieser Quasi‐Religionen  ist  die  „Umwandlung  der  christlichen 

Eschatologie“ in säkulare Zukunftsvisionen „einer idealen sozialen Ordnung“ (Eisenstadt, 2000, S. 1), 

die zugleich einen neuen Menschen hervorbringen werde. Ihren Beginn fand diese Denkweise bei den 

Jakobinern in der Französischen Revolution; ihren bisherigen Tiefpunkt bildeten die von Eric Voegelin 



8 |  RpB 49 (2026) 1, Art. 13, 1−12 
 

schon  1938  erstmals  als  „politische  Religionen“  bezeichneten  totalitären  Bewegungen  des 

Kommunismus und des Nationalsozialismus respektive Faschismus (Voegelin, 2007). 

In der Geschichtstheorie des Marxismus‐Leninismus lässt sich der quasi‐religiöse Charakter besonders 

deutlich  erkennen:  „Der  ganze Geschichtsprozeß, wie  er  im Kommunistischen Manifest dargestellt 

wird, spiegelt das allgemeine Schema der  jüdisch‐christlichen Interpretation der Geschichte als eines 

providentiellen  Heilsgeschehens  auf  ein  sinnvolles  Endziel  hin“  (Löwith,  2004,  S.  54).  Es  ist  ein 

Heilsgeschehen,  das  vom  Paradies  (Urgesellschaft)  über  den  Sündenfall  (Einführung  des 

Privateigentums)  und  das  irdische  Jammertag  (Klassengesellschaft)  zum  künftigen  Reich  Gottes 

(Kommunismus) führt. „Die grundlegende Voraussetzung des Kommunistischen Manifestes ist nicht der 

Antagonismus von Bourgeoisie und Proletariat als zweier einander gegenüberstehender Klassen, der 

Antagonismus liegt vielmehr darin, daß die eine Klasse Kinder der Finsternis und die andere Kinder 

des Lichts sind. Ebenso ist die Endkrise der bürgerlich‐kapitalistischen Welt, die Marx in Form einer 

wissenschaftlichen Voraussage prophezeit, ein letztes Gericht, wenngleich es durch das unerbittliche 

Gesetz des Geschichtsprozesses gefällt werden soll“ (Löwith, 2004, S. 53). Im völkischen Denken des 

Nationalsozialismus zeigt sich dagegen die quasi‐religiöse Dimension in den Heilserwartungen an den 

als Erlöser imaginierten ‚Führer‘ und in der Vorstellung, in der Reinheit der ‚Volksgemeinschaft‘ werde 

sich eine ideale Lebensweise herausbilden. 

Die  großen  totalitären  Systeme mögen  verschwunden  sein,  aber  die  Verbindung  von  politischen 

Bewegungen  mit  quasi‐religiösen  Heilserwartungen  ist  es  nicht.  Aktuell  ist  es  neben  dem 

Transhumanismus, der den  ‚neuen Menschen‘ mittels  technologischer Eingriffe  in die menschliche 

biologische Konstitution hervorbringen will (Bundeszentrale  für politische Bildung, 2018), vor allem 

das Feld der Wokeness‐Bewegung, in dem sich quasi‐religiöse Anklänge besonders deutlich zeigen. 

Die Wokeness‐Bewegung – für die auch noch andere Bezeichnungen wie kulturalistische Linke, linke 

Identitätspolitik  oder  in  den  USA Wortverbindungen  mit  „Social  Justice“  (Movement, Warriors, 

Theories)  in Gebrauch  sind  –  kommt  aus  den USA, wo  „stay woke“  als  Slogan  für Wachsamkeit 

gegenüber  sozialen  Ungerechtigkeiten  insbesondere  von  der  Black‐Lives‐Matter‐Bewegung 

popularisiert  wurde  (vgl.  ausführlicher,  insbesondere  mit  Blick  auf  die  Herausforderungen  für 

politische Bildung, Sander, 2023, S. 62‐77). Vom ursprünglichen Bezug zur Rassismuskritik aus hat sich 

die  Bewegung  auf  den Kampf  gegen  eine Vielzahl  von  als  diskriminierend  bezeichneten  sozialen 

Situationen  und  Konstellationen  ausgeweitet,  von  Sexismus,  Transfeindlichkeit,  Antiziganismus, 

Klassismus, Ageismus, Ableismus, Bodyismus bis Linguizismus oder Speziesismus und anderem mehr. 

Der  religiöse  Bezug  dieser  Bewegung  (Sander,  2024)  zeigt  sich  in  einem  holistischen  Zugang  zur 

gesellschaftlichen Wirklichkeit, bei dem mit manichäischen Unterscheidungen,  starken moralischen 

Wertungen und subjektiver Wahrheitsgewissheit um eine Neugestaltung der symbolischen Ordnungen 

in Sprache, Bildung, Medien, Kultur und Wissenschaften gekämpft wird. Die westlichen Gesellschaften 

werden als von allgegenwärtigen Macht‐ und Diskriminierungsstrukturen durchzogen wahrgenom‐

men; deren Überwindung zielt in der Wokeness‐Bewegung nicht auf die Stärkung individueller Freiheit 

und Mündigkeit, sondern auf Repräsentanz und Einfluss für kollektive Identitäten, die Minderheiten‐

gruppen zugeschrieben werden und als deren Vertreter sich Aktivisten  in dieser Bewegung vielfach 

sehen,  in der Regel  freilich ohne dafür  in nachvollziehbarer Weise  legitimiert worden  zu  sein. Die 

Schaffung einer gänzlich diskriminierungsfreien Gesellschaft ist die woke Version der von Eisenstadt 

treffend bezeichneten Umwandlung christlicher Eschatologie in säkulare Zukunftsvisionen. 

In den letzten Jahren steht diese Bewegung massiv unter Kritik, die in einer Vielzahl von Büchern von 

unterschiedlichen politischen Perspektiven aus artikuliert wird. Die meisten Kritiker argumentieren aus 

liberaler oder liberal‐konservativer Sicht (wie beispielsweise Ackermann, 2022; Pluckrose & Lindsay, 

2022; Mounk, 2024), andere aus dezidiert linker Perspektive (u. a. Feddersen & Gessler, 2021; Neiman, 



W. Sander  | 9 
 

2023; Balzer, 2024). Kritisiert werden vor allem die  Inkonsistenzen  in den  theoretischen Referenzen 

dieser  Bewegung,  die  aus  einer  aktivistisch  verzerrten Rezeption  der  französischen  postmodernen 

Philosophie und widersprüchlichen Verknüpfungsversuchen mit dem Marxismus  resultieren, sowie 

die fatalen Effekte der woken aktivistischen Praxis für ein freies Meinungsklima sowie für zunehmende 

gesellschaftliche  Polarisierungen. Die  politische  Rechte  trägt  inhaltlich wenig  zur  Kritik  an  dieser 

Bewegung  bei,  profitiert  aber  stark  von  den  von  ihr  ausgelösten  kulturellen  Konflikten  und 

Polarisierungen. Dies  hat  sich  besonders deutlich  bei den  beiden Wahlsiegen Trumps  in den USA 

gezeigt. Der amerikanische Politikwissenschaftler Mark Lilla beschreibt diesen Zusammen‐hang  (er 

verwendet die Bezeichnung Identitätspolitik für Wokeness) so: „(...) wie können Demokraten, die sich 

um das Gemeinwohl kümmern, die Macht zurückgewinnen? Und mein Argument war und ist, dass 

die Identitätspolitik dabei im Weg steht, weil sie die Partei daran hindert, mit der Arbeiterklasse der 

weißen Wähler zu sprechen. Es war bei dieser Wahl vielleicht sogar noch klarer als bei der letzten, dass 

die Identitätspolitik Trump wirklich geholfen hat, weil die konservative Presse immer wieder auf dieses 

Thema  eingehämmert hat,  auf Geschlechterfragen,  auf Pronomenbildung,  auf biologisch männliche 

Schüler, die sich als Trans  identifizieren und Mädchensport treiben und auf das heikle Problem des 

Geschlechtsübergangs von Kindern. Die Mehrheit der Bevölkerung  steht bei diesen Themen hinter 

Trump“ (Lilla, 2025). 

Die quasi‐religiöse Dimension der Wokeness‐Bewegung ist an zahlreichen Beispielen in der Literatur 

bereits beschrieben worden (Buruma, 2023; Feddersen & Gessler, 2021; McWhorter, 2022; Sander, 2024; 

Wessels, 2021). Daher soll an dieser Stelle zur Illustration dieses quasi‐religiösen Gehalts lediglich auf 

ein Bespiel verwiesen werden, auf ein in Deutschland sehr erfolgreiches Buch einer woken Aktivistin. 

Eine Kapitelüberschrift  darin  lautet  „Vergiss  alles, was  du weißt“. Denn:  „Um  das  Beste  aus  der 

gegenwärtigen Transformation zu machen, müssen wir lernen, uns von der Welt, wie wir sie kennen, 

zu lösen.“ Bereits im Titel des Buches wird das „Ende der Unterdrückung“ versprochen, und zwar in 

einem  ganz  umfassenden  Sinn  als  „Weg  der Heilung“:  „In  den  letzten  Jahren  geschieht  (...)  eine 

langsame, aber stetige kollektive Epiphanie, die an die Wellen der Bewusstwerdung der 1960er und 

1970er anknüpft ... All das Chaos, die Angst und die Trennung, die wir derzeit in der Welt sehen, kann 

so interpretiert werden, dass etwas zu Ende geht und ein neues Paradigma des Friedens, der Freiheit 

und der Liebe beginnt. (...) Wir stehen deshalb vor einer wichtigen Entscheidung: entweder Hoffnung, 

Vertrauen  und  Durchhaltevermögen  (...)  –  oder  Angst,  Verweigerung  und  Abwehr  gegen  die 

Entstehung einer neuen, unterdrückungsfreien Weltordnung“ (Roig, 2021, S. 323, 327). 

Für politische Bildung wie  für den Religionsunterricht sind historische und gegenwärtige politische 

Quasi‐Religionen ein interessanter Lerngegenstand. Was die Wokeness‐Bewegung betrifft, kommt es 

darauf an, als unbefragbar vorgetragenen Wahrheitsansprüche (ggf. auch von Schülern oder Eltern, die 

mit dieser Bewegung sympathisieren) kritisch zu reflektieren, Kontroversität herzustellen, vorschnellen 

Denk‐ und Redeverboten zu widerstehen und damit Diskursivität im Unterricht zu verteidigen. 

4. Fazit 

Kontroversität  als  didaktisches  Prinzip  hat  normative  Voraussetzungen,  sie  impliziert  somit  eine 

Positionalität – zu der sie zugleich insofern in einer Spannung steht, als die Inhalte dieser Positionalität 

ebenfalls kritischer Befragung und Diskussion zugänglich sein müssen. 

Mündigkeit,  Freiheit  der  Person  und Menschenwürde wurden  oben  als  zentrale  Konzepte  dieser 

Positionalität genannt. Ihren Kontext und ihre Begründung finden sie in der europäischen Kultur und 

Identität, zu der die langen Linien der christlichen Tradition einen zentralen Beitrag geleistet haben und 

auch in Zukunft leisten können. Für die politische Bildung wie für den Religionsunterricht stellt sich 

die  Frage,  welches  ihre  Leistung  zur  Tradierung  wie  zur  reflexiven  Weiterentwicklung  dieses 

kulturellen Kontextes  sein  kann. Denn wie  es  in  einem  der  interessantesten  bildungstheoretischen 



10 |  RpB 49 (2026) 1, Art. 13, 1−12 
 

Beiträge der letzten Jahre, dem von drei Wissenschaftlern aus Belgien, Großbritannien Polen verfassten 

„Manifest  für  eine  Post‐Kritische  Pädagogik“,  heißt:  „im  Gegensatz  zur  inhärenten  Kritik 

gesellschaftlicher Institutionen, die auf deren Dysfunktionalität fokussiert, oder zur utopischen Kritik, 

die  von  einer  transzendentalen  Position  angetrieben  wird  und  zu  einem  ewigen  Aufschub  des 

gewünschten Wandels führt, glauben wir, dass es an der Zeit ist, unsere Bemühungen auf Versuche zu 

konzentrieren, die unterdrückten Anteile unserer Erfahrung zurückzufordern; wir sehen die Aufgabe 

einer post‐kritischen Pädagogik nicht darin, zu entlarven, sondern zu schützen und zu sorgen (...) Es ist 

an der Zeit, das, was gut  ist  in der Welt  – das, was bedroht  ist und das, was wir uns  zu  erhalten 

wünschen –, in den Fokus unserer gegenwärtigen Aufmerksamkeit zu stellen und einen konzeptuellen 

Raum zu schaffen, in dem wir die Verantwortung für sie übernehmen können, im Angesicht und trotz 

aller Unterdrückung und stummen Melancholie“ (Hodgson, Vlieghe & Zamojski, 2022, S. 22, 24). 

 

Literatur 

Ackermann, Ulrike  (2022). Die neue Schweigespirale. Wie die Politisierung der Wissenschaft unsere 

Freiheit bedroht. wbgTheiss. 

Balzer, Jens (2024). After Woke. Matthes & Seitz. 

Berger, Peter L. (2013). Nach dem Niedergang der Säkularisierungstheorie. Centrum für Religion und 

Moderne. 

Bittner,  Rüdiger  (2017).  Bürger  sein.  Eine  Prüfung  politischer  Begriffe.  De  Gruyter. 

https://doi.org/10.1515/9783110569858 

Bundeszentrale  für politische Bildung  (2018). Der Neue Mensch. Bundeszentrale  für politische 

Bildung. 

Buruma, Ian (2023). Doing the Work. Die protestantische Ethik und der Geist der Wokeness. Lettre 

International 142, 18–21. 

Di Fabio, Udo (2005). Die Kultur der Freiheit. C.H. Beck. 

Drerup, Johannes (2021). Kontroverse Themen im Unterricht. Konstruktiv streiten lernen. Reclam. 

Eisenstadt, Shmuel N. (2000). Vielfalt in der Moderne. Velbrück. 

Feddersen, Jan & Gessler, Philipp (2021). Kampf der Identitäten. Für eine Rückbesinnung auf  linke 

Ideale. Ch. Links. 

Frech, Siegfried & Juchler, Ingo (2009). Dialoge wagen. Zum Verhältnis von politischer Bildung und 

Religion. Wochenschau. 

Gabriel, Karl (2018). Religion in der Weltgesellschaft. In Stefan Müller & Wolfgang Sander (Hg.), 

Bildung in der postsäkularen Gesellschaft (S. 20–33). Beltz Juventa. 

Gärtner,  Claudia  &  Herbst,  Jan‐Hendrik  (2019).  Kritisch‐emanzipatorische  Religionspädagogik. 

Diskurse  zwischen  Theologie,  Pädagogik  und  Politischer  Bildung.  SpringerVS. 

https://doi.org/10.1007/978‐3‐658‐28759‐7 

Goll,  Thomas  (2025).  Kontroversität.  Grundlage  und  Herausforderung  (nicht  nur)  der  politischen 

Bildung. Wochenschau. 

Graf, Friedrich Wilhelm (2014). Götter global. Wie die Welt zum Supermarkt der Religionen wird. C.H. 

Beck. https://doi.org/10.17104/9783406660245 

Grümme,  Bernhard  (2009).  Religionsunterricht  und  Politik.  Bestandsaufnahme  – 

Grundsatzüberlegungen  –  Perspektiven  für  eine  politische  Dimension  des  Religionsunterrichts. 

Kohlhammer. https://doi.org/10.17433/978‐3‐17‐023137‐5 

Grümme, Bernhard &  Sander, Wolfgang  (2008). Von der  „Vergegnung“  (Martin Buber)  zum 

Dialog? Das Verhältnis von Religionsdidaktik und Politikdidaktik. Theo‐Web (1), 143–157.  

Haag, Karl Heinz (2018). Metaphysik als Forderung rationaler Weltauffassung. Humanities Online. 

Habermas, Jürgen (2001). Glauben und Wissen. Suhrkamp. 



W. Sander  | 11 
 

Hauser,  Linus  (2005,  2009,  2016).  Kritik  der  neomythischen  Vernunft.  3  Bde.  Schöningh. 

https://doi.org/10.30965/9783657756704 

Hess, Diana E. (2009). Controversy in the Classroom. The Democratic Power of Discussion. Routledge. 

https://doi.org/10.4324/9780203878880 

Herbst, Jan‐Hendrik (2022). Die politische Dimension des Religionsunterrichts. Religionspädagogische 

Reflexionen,  interdisziplinäre  Impulse  und  praktische  Perspektiven.  Brill  Schöningh. 

https://doi.org/10.30965/9783657795482 

Hilligen, Wolfgang  (1969).  Der  jüdisch‐christliche  Beitrag  für  die  moderne  Erziehung.  Der 

katholische Erzieher (3) o.S. 

Hilligen, Wolfgang (1991). Didaktische Zugänge in der politischen Bildung. Wochenschau. 

Hodgson,  Naomi;  Vlieghe,  Joris  &  Zamojski,  Piotr  (2022). Manifest  für  eine  Post‐Kritische 

Pädagogik.  In  Martin  Bittner  &  Anke  Wischmann  (Hg.),  Kritik  und  Post‐Kritik.  Zur 

deutschsprachigen Rezeption des „Manifests für eine Post‐Kritische Pädagogik“ (S. 19–24). Transcript 

https://doi.org/10.1515/9783839459799‐002  (englisches  Original  von  2017: 

https://www.doi.org/10.21983/P3.0193.1.00, Stand: 12.12.2024).  

Hößl, Stefan E.; Jamal, Lobna & Schellenberg, Frank (2020). Politische Bildung im Kontext von Islam 

und Islamismus. Bundeszentrale für politische Bildung. 

Hong, Mathias  (2020). Meinungsfreiheit und  ihre Grenzen. Aus Politik und Zeitgeschichte vom 

13.3.2020.  https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/306444/meinungsfreiheit‐und‐ihre‐

grenzen/#footnote‐target‐37  

Joas, Hans (2012). Glaube als Option. Zukunftsmöglichkeiten des Christentums. Herder. 

Journal für politische Bildung (2017) 3. Themenheft „Religion – Macht – Politik“. 

Lauster, Jörg (2021). Die Verzauberung der Welt. Eine Kulturgeschichte des Christentums (6. Auflage) 

C.H. Beck. https://doi.org/10.17104/9783406754999 

Lilla, Mark (2025, 21. Januar). „Was ich für Trumps Zukunft vorhersage: Misserfolg“. Frankfurter 

Allgemeine  Zeitung.  https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/debatten/was‐ich‐fuer‐trumps‐

zukunft‐vorhersage‐misserfolg‐110244317.html  

Löwith,  Karl  (2004).  Weltgeschichte  und  Heilsgeschehen.  Die  theologischen  Voraussetzungen  der 

Geschichtsphilosophie. J.B. Metzler. https://doi.org/10.1007/978‐3‐476‐02944‐7 

McWhorter,  John  (2022).  Die  Erwählten.  Wie  der  neue  Antirassismus  die  Gesellschaft  spaltet. 

Hoffmann und Campe. 

Mounk, Yascha (2024). Im Zeitalter der Identität. Der Aufstieg einer gefährlichen Idee. Klett‐Cotta. 

Neiman, Susan (2023). Links ist nicht woke. Hanser 

Pluckrose, Helen & Lindsay, James (2022). Zynische Theorien. Wie aktivistische Wissenschaft Race, 

Gender  und  Identität  über  alles  stellt  –  und  warum  das  niemandem  nutzt.  C.H.  Beck. 

https://doi.org/10.17104/9783406774829 

Reckwitz, Andreas  (2019). Die Gesellschaft  der  Singularitäten. Zum  Strukturwandel  der Moderne. 

Suhrkamp. 

Rodenhausen,  Lina  (2020).  „Ersatz‐/Quasi‐Religion“.  Zur  Historisierung  einer 

religionswissenschaftlichen Analysekategorie. Zeitschrift für junge Religionswissenschaft 15, 1–

20. https://doi.org/10.4000/zjr.1303  

Roig, Emilia (2021). Why we matter. Das Ende der Unterdrückung. Aufbau. 

Sander, Wolfgang (1980). Politische Bildung im Religionsunterricht. Eine Untersuchung zur politischen 

Dimension der Religionspädagogik. J.B. Metzler. 

Sander, Wolfgang  (2018).  Bildung  –  ein  kulturelles  Erbe  für  die Weltgesellschaft. Wochenschau. 

https://doi.org/10.46499/1206 

Sander, Wolfgang (2019). Religion und politische Bildung. In Kathrin Stainer‐Hämmerle (Hg.), 

Glaube  – Klima  – Hoffnung. Religion  und Klimawandel  als Herausforderungen  für  die  politische 

Bildung (S. 134–146). Wochenschau. 



12 |  RpB 49 (2026) 1, Art. 13, 1−12 
 

Sander,  Wolfgang  (2022).  Europäische  Identität.  Die  Erneuerung  Europas  aus  dem  Geist  des 

Christentums. Evangelische Verlagsanstalt. 

Sander, Wolfgang (2023). Zwischen Mündigkeit, Kritik und Identität. Perspektiven politischer Bildung. 

Wochenschau. https://doi.org/10.46499/2300 

Sander,  Wolfgang  (2024).  Wokeness  als  Quasi‐Religion.  Die  Wokeness‐Bewegung  als 

Herausforderung  für  Gesellschaft,  Politik  und  Kirche.  In  Alexander  Dietz  (Hg.), 

Emotionalisierung  –  Moralisierung  –  Radikalisierung.  Theologische  Beiträge.  Evangelische 

Verlagsanstalt. 

Sauer, Martina  (2014).  Integrationsprozesse, wirtschaftliche Lage und Zufriedenheit  türkeistämmiger 

Zuwanderer in Nordrhein‐Westfalen. Ergebnisse der Mehrthemenbefragung 2013. Stiftung Zentrum 

für Türkeistudien und Integrationsforschung. 

Schiele, Siegfried & Schneider, Herbert (1996). Reicht der Beutelsbacher Konsens? Wochenschau. 

Schlag,  Thomas  (2010).  Horizonte  demokratischer  Bildung.  Evangelische  Religionspädagogik  in 

politischer Perspektive. Herder. 

Schröter,  Susanne  (2024). Der  neue  Kulturkampf. Wie  eine  woke  Linke Wissenschaft,  Kultur  und 

Gesellschaft bedroht. Herder. 

Siedentop, Larry  (2015). Die Erfindung des  Individuums. Der Liberalismus und die westliche Welt. 

Klett‐Cotta. 

Sutor, Bernhard (1978). Katholische Soziallehre und politische Bildung. Die neue Ordnung 32, 97–

110. 

Voegelin, Eric (2007). Die politischen Religionen (3. Auflage). Wilhelm Fink. 

Wehling, Hans‐Georg (1977). Konsens à la Beutelsbach? In Siegfried Schiele & Herbert Schneider 

(Hg.), Das Konsensproblem in der politischen Bildung (S. 173–184). Klett. 

Wensierski, Hans‐Jürgen von (2014). Hip‐Hop, Kopftuch und Familie – Jugendkulturen  junger 

Muslime in Deutschland. In Wael El‐Gayar & Karin Strunk (Hg.), Integration versus Salafismus. 

Identitätsfindung muslimischer Jugendlicher in Deutschland (S. 38–48). Wochenschau. 

Wessels, Sebastian (2021). Im Schatten guter Absichten. Die postmoderne Wiederkehr des Rassedenkens. 

Selbstverlag. 

Wohnig, Alexander & Zorn, Peter (2022). Neutralität ist keine Lösung! Politik, Bildung – politische 

Bildung. Bundeszentrale für politische Bildung.  

zeitschrift für didaktik der gesellschaftswissenschaften (zdg) (2018) H. 2: Themenheft „Religion“. 


