Religionspddagogische Beitrdge. Journal for Religion in Education University
RpB 49 (2026) 1, Art. 13, 1—12; https://doi.org/10.20377/rpb-1944 of Bamberg

Press

Keine Kontroversitit ohne Positionalitat
Perspektiven politischer und religioser Bildung zwischen
Vielfalt und kultureller Identitat

Wolfgang Sander

Universitat Giefsen

Kontakt: wolfgang.sander@sowi.uni-giessen.de
ORCID: https://orcid.org/0009-0005-6903-6508

eingereicht: 13.12.2024; {iberarbeitet: 13.02.2025; angenommen: 19.02.2025

Zusammenfassung: Kontroversitét ist zu einem zentralen Konzept fiir den Umgang mit Vielfalt im schulischen
Unterricht geworden. Ausgehend vom Beutelsbacher Konsens in der politischen Bildung, gilt Kontroversitat
inzwischen als ein wichtiges Qualitatsmerkmal auch des Unterrichts in anderen Fachern, so auch des
Religionsunterrichts. Allerdings stellt sich dabei die Frage, ob es sich bei Kontroversitdt um ein normativ neutrales
Konzept handelt. Die Kernthese des Beitrags ist, dass das fachdidaktische Prinzip der Kontroversitat nicht ohne
normative Positionierungen begriindbar ist und dass diese Positionalitit im europdischen Kontext auf die
christliche Ideengeschichte zuriickverweist.

Schlagwdérter: Kontroversitat, Normativitat, Positionalitét, politische Bildung

Abstract: Controversy has become a central concept for dealing with diversity in school lessons. Based on the
Beutelsbach Consensus in theory of citizenship education, controversy is now also considered an important quality
feature of teaching in other subjects, including religious education. However, this raises the question of whether
controversy is a normatively neutral concept. The core thesis of the article is that the didactic principle of
controversy cannot be justified without normative positioning and that this positionality in the European context
refers back to the history of Christian ideas.

Keywords: controversiality, normativity, positionality, citizenship education (politische Bildung)

l. Zur Einfiihrung

Kontroversitat ist zu einem zentralen Konzept fiir den Umgang mit Vielfalt im schulischen Unterricht
geworden. Der im Kontext des Fachdiskurses der politischen Bildung 1976 formulierte Beutelsbacher
Konsens ist mit seinem Schliisselsatz ,,Was in Wissenschaft und Politik kontrovers ist, mufd auch im
Unterricht kontrovers erscheinen” (Wehling, 1977, S. 179) in der Folgezeit weit iiber die politische
Bildung hinaus rezipiert worden. Bis heute hat die Debatte {iber Kontroversitat als Prinzip didaktischen
Denkens und padagogischer Praxis nicht an Relevanz verloren, in Deutschland wie international
(Drerup, 2021; Goll, 2025; fiir den amerikanischen Diskurs beispielhaft Hess, 2009).

Wie in vielen anderen Fachdidaktiken ist auch in der Religionspadagogik das Prinzip der
Kontroversitat akzeptiert, teilweise mit direktem Verweis auf den Beutelsbacher Konsens (so
beispielsweise im Schwerter Konsent, https://www.kommende-dortmund.de/aktuelles/schwerter-




2| RpB 49 (2026) I, Art. 13, 1-12

konsent). Das liegt nahe, weil es von Kontroversen ganzlich freie Wissenschaften und Schulfacher nicht
gibt und sich deshalb das Problem des Umgangs mit solchen Kontroversen, mehr oder weniger
dringlich, in allen Fachern stellt.

Allzu leicht gerat dabei allerdings aus dem Blick, dass die Eingédngigkeit des zitierten Schliisselsatzes
aus dem Beutelsbacher Konsens iiber seine komplexen Voraussetzungen hinwegtduschen kann. Die
wichtigsten dieser Voraussetzungen sollen weiter unten angesprochen werden. Dies wird aus der
Perspektive der Didaktik der politischen Bildung geschehen, iiberwiegend aber an religionsbezogenen
Problemen diskutiert werden. Dies geschieht nicht allein wegen des Publikationsortes dieses Beitrags
in einer religionspadagogischen Fachzeitschrift. Diese Prioritdtensetzung dréngt sich vielmehr auf, weil
zum einen bei der Frage nach moglichen Grenzen von Kontroversitdt Konflikte mit religiosen Beziigen
eine wichtige Rolle spielen und weil zum anderen auch die Frage nach normativen Voraussetzungen
des Kontroversitatsgebots auf religiose Quellen fiihrt. Beide Fragen sprechen {iberdies fiir einen
intensiveren Diskurs zwischen den beiden Fachern Politische Bildung und Religion in Wissenschaft
und Schulpraxis. Erfreulicherweise hat es dafiir in jiingerer Zeit eine Reihe von neuen Ansitzen dazu
gegeben (Griimme & Sander, 2008; Frech & Juchler, 2009; Griimme, 2009; Schlag, 2010; Journal fiir
politische Bildung, 2017; zeitschrift fiir didaktik der gesellschaftswissenschaften, 2018; Gértner &
Herbst, 2019; Sander, 2021; Herbst, 2022).

Der vorliegende Aufsatz versteht sich als Beitrag zur grundlagentheoretischen Diskussion. Seine
Kernthese ist, dass das fachdidaktische Prinzip der Kontroversitit nicht ohne normative Positio-
nierungen begriindbar ist und dass diese Positionalitdt im europaischen Kontext auf die christliche
Ideengeschichte zuriickverweist. Das betrifft beide hier in Rede stehenden Facher.

Diese These beriihrt eine Reihe von komplexen Fragen, die hier aus Platzgriinden nicht in der gebotenen
Ausfiihrlichkeit erortert werden konnen, aber Gegenstand anderer Publikationen des Verfassers sind.
An mehreren Stellen dieses Beitrags wird daher zur weiteren Begriindung und Vertiefung auf solche
Publikationen verwiesen. Im Hintergrund der Kernthese steht ein Verstandnis von Bildung, das sich auf
eine Dialektik von Vielfalt (,Ent-Bindung’ des sich bildenden Einzelnen im Verhéltnis zur sozio-
kulturellen Umwelt) und kultureller Integration (,Einbindung’ in eben diese Umwelt) sowie den
Stellenwert der grofien Religionen fiir kulturelle Differenzierung auf globaler Ebene bezieht. Auch dies
kann hier nur vermerkt, aber nicht ndher ausgefiihrt werden (Sander, 2018).

2. Nach dem ,Ende der Religion‘: Konturen der postsiakularen Gesellschaft

Im fachdidaktischen Diskurs der politischen Bildung spielte in der zweiten Hélfte des 20. Jahrhunderts
Religion, von wenigen einzelnen Arbeiten abgesehen (Hilligen, 1969; Sutor, 1978; Sander, 1980), kaum
eine Rolle. Darin spiegelte sich auch die Theorielage in ihren fachlichen Bezugswissenschaften,
insbesondere der Politikwissenschaft und der Soziologie. Diese waren, wie die grof3e Breite des Wissen-
schaftssystems insgesamt, von der Sdkularisierungstheorie gepragt, einer Denkschule, die ihren Anfang
im 19. Jahrhundert und den Hohepunkt ihrer Verbreitung in den 1960er- und 1970er-Jahren fand. Der
Kerngedanke dieser Theorie bestand in der Annahme, dass Modernisierungsprozesse in den westlichen
Gesellschaften, vor allem Fortschritte in den Wissenschaften und steigender Wohlstand, notwendiger-
weise und unaufhaltsam zu einem Riickgang und perspektivisch zum Verschwinden von Religion, die
als ein vormodernes Phanomen gedeutet wurde, fithren wiirden. Diese Entwicklung wiirde sich, vom
Westen ausgehend, letztlich weltweit durchsetzen (vgl. die treffenden Zusammenfassungen dieser
Denkweise und die Kritik daran bei Joas, 2012 und Berger, 2013).

Mit der zunehmenden Offnung der Sozialwissenschaften fiir globale Perspektiven ab den 1980er-Jahren
geriet die Sékularisierungstheorie zunehmend ins Wanken: , Es war klar geworden, dass der grofite Teil
der Welt tief religios war” (Berger, 2013, S. 2). Zwar gab es in der Religionsentwicklung im westlichen



W. Sander |3

Europa durchaus Anhaltspunkte, die diese Theorie zu stiitzen schienen, wie den Riickgang der
Bindungswirkungen der grofien Kirchen, einen spiirbaren Riickzug von Religion aus dem o6ffentlichen
Raum und einen von Generation zu Generation deutlicher werdenden Traditionsbruch mit Blick auf
das Christentum in der Erziehung und im kulturellen Leben. Aber die Annahme, hier zeigten sich die
Vorboten einer weltweiten Entwicklung, erwies sich als eurozentrische Illusion: ,Von einem von
Westeuropa sich ausbreitenden Prozess der Sakularisierung im Sinn der Zuriickdrangung von Religion
ist augenblicklich wenig in der Welt zu spiiren. Im Gegenteil: die Religion scheint in vielen Teilen der
Welt eher im Vormarsch zu sein. (...) Westeuropa gerdt in Sachen Religion zunehmend in einer
Sonderrolle, die in der Religionssoziologie einen theoretischen Erklarungsnotstand hervorruft”
(Gabriel, 2018, S. 29).

Es war der Schock durch die religios motivierten Terroranschldge in den USA 2001, der den letzten
Anstof fiir ein breiteres Umdenken in Sachen Religion in den Sozialwissenschaften gab und Jiirgen
Habermas veranlassten, den Begriff der , postsdkularen Gesellschaft” fiir eine neue Wahrnehmung der
westlichen Demokratien zu popularisieren (Habermas, 2001). Dieser Begriff erklart zwar noch nicht
viel, bringt aber eine neue Uberzeugung vom Fortbestand von Religion trotz fortschreitender Moderni-
sierungsprozesse zum Ausdruck: Es wird kein Verschwinden von Religion geben, auch in der Moderne
nicht.

Damit ist freilich der von Gabriel angesprochene Erklarungsnotstand fiir die religionsbezogene Lage
im westlichen Europa nicht behoben. Es kann auch hier nicht versucht werden, ihn zu beheben. Nur
wenige Stichworte sollen angesprochen werden, die mdglicherweise zur Erkldarung beitragen kdnnen:

Erstens wurde wohl das Ausmafl an tatsdchlicher Religiositit im vormodernen Europa von den
Vertretern der Sakularisierungstheorie stark {iberschatzt (Joas, 2012, S. 40f.). Zweitens konnten Riick-
gang der Kirchenbindung und christlicher Traditionsbruch mit spezifischen Eigenheiten der europa-
ischen Volkskirchen in Verbindung stehen. Dafiir spricht das rasante Wachstum des Christentums
auflerhalb Europas im Verlauf des 20. Jahrhunderts (Graf, 2014, S. 15ff.). Allein die erst im 20.
Jahrhundert entstandenen pfingstlerischen und charismatischen Gemeinschaften zahlen zu Beginn des
21. Jahrhunderts bereits rund 600 Millionen Anhanger (Berger, 2013). Drittens sind im westlichen
Europa seit Jahrzehnten Prozesse zunehmender Individualisierung und Singularisierung zu
beobachten (Reckwitz, 2019), von denen andere Grofiorganisation als die Kirchen in vergleichbarer
Weise durch Mitgliederverlust und Riickgang von Bindungswirkungen betroffen sind, wie etwa
Parteien, Gewerkschaften und Sportverbande. Viertens unterscheiden sich auch in der dritten Genera-
tion muslimische Zuwanderer durch einen deutlich hoheren Stellenwert der Religion von der nicht-
muslimischen Mehrheit (Wensierski, 2014; Sauer, 2014), was auf unterschiedliche Entwicklungen im
religiosen Feld hinweist. Fiinftens schlieSlich hat sich ein diffuses Feld religidser und quasi-religioser
Vorstellungen entwickelt, in dem sich — oftmals verbunden mit dem Begriff ,Spiritualitdt’ — Rudimente
der christlichen Tradition mit naturreligiosen und esoterischen Ideen oder selektiven Entlehnungen aus
anderen Religionen mischen. Auch die Popularkultur ist voller religitser Motive; manchmal konnte
man meinen, es seien wieder so viele Engel zu sehen wie zu Zeiten des Barock, wihrend im Kino und
bei Streamingdiensten bestdndig die Apokalypse droht, die dann in letzter Minute von einem Erloser
verhindert wird.

Eine grundlegende theoretische und empirische Analyse des letztgenannten diffusen Feldes auf
aktuellem Stand steht noch aus. Unter dem Aspekt der Ideengeschichte hat Linus Hauser einschlagige
Vorstellungswelten — er spricht von ,,Neomythen” — in einer grofSen dreibandigen Studie fiir die beiden
letzten Jahrhunderte untersucht (Hauser, 2005; 2009; 2016). Man wird konstatieren konnen, dass es sich
bei diesen Formen des Religiosen und Quasi-Religiosen um Regressionsphanomene handelt, jedenfalls
gemessen an Komplexitat und intellektuellem Reichtum der christlichen Kulturgeschichte. Fiir den



4| RpB 49 (2026) I, Art. 13, =12

Religionsunterricht sind diese Phanomene gewiss bedeutsam, sei es als Inhalt, sei es als Ausgangs-
bedingung bei Jugendlichen. Fiir die politische Bildung sind sie insoweit wichtig, als sie politisch
relevant sind — was bei einigen Quasi-Religionen durchaus der Fall ist (vgl. unten Abschnitt 2.3).

Weitet man den Blick {iber Deutschland und das westliche Europa hinaus, so wird die kulturpragende
Rolle der grofien Religionen sofort deutlich. Es spricht derzeit nichts dafiir, dass durch Modernisierung
eine von westlichem Denken dominierte, global einheitliche Kultur entsteht. Vieles spricht dagegen fiir
die These des israelischen Soziologen Shmuel N. Eisenstadt, nach der die globale gesellschaftliche
Wirklichkeit von ,multiple modernities”, oder, mit einer sprachlichen Hilfskonstruktion in der
deutschen Ubersetzung, von ,, Vielfalt in der Moderne” (Eisenstadt, 2000) gepragt ist und auf absehbare
Zeit sein wird. Die groflen Religionen sind hierbei ein entscheidender differenzierender Faktor. Sie
préagen auf transnationale Weise grofie Kulturkreise, die innerhalb der Weltgesellschaft die erste Ebene
von Differenzierung und differenten kollektiven Identitdten bilden.

Das wirft allerdings eine Frage auf, die in aktuellen padagogischen Diskursen noch kaum eine Rolle
spielt: Was kann diese Lage fiir die normativen Grundlagen von Bildung in Europa bedeuten? Oder
anders: Welche Positionalitdt ist, in Ergdnzung und Spannung zum Kontroversitatsprinzip, im
schulischen Unterricht notwendig und legitim?

3. Im Spannungsfeld zwischen Kontroversitit und Positionalitdt: drei Aspekte in politischer
Bildung und Religionsunterricht

3.1 ,,Neutralitit ist keine Losung!“ Normative Voraussetzungen des Beutelsbacher Konsenses

Das Kontroversitatsgebot des Beutelsbacher Konsens wire griindlich missverstanden, wiirde man es
als Forderung nach Neutralitdt in normativen Fragen verstehen. Mit Recht wird daher in einem politik-
didaktischen Sammelband postuliert: ,, Neutralitat ist keine Losung!” (Wohnig & Zorn, 2022) Anlass fiir
dieses Postulat waren vor allem Forderungen nach Neutralitét in der politischen Bildung aus der AfD,
teilweise mit Online-Portalen verbunden, auf denen Verstofie von ,linker’ Seite gegen diese geforderte
Neutralitidt gemeldet werden sollen.

Dass der Beutelsbacher Konsens in normativer Hinsicht keineswegs voraussetzungslos ist, wurde aller-
dings in der Didaktik der politischen Bildung schon 1996 diskutiert (Schiele & Schneider, 1996, darin
vor allem die Beitrdge von Breit, Sander und Schneider). Aber auch im Text dieses Konsenses selbst
findet sich bereits ein entsprechender Hinweis, wenn auch eine Zeile vor dem oben zitierten Kontro-
versitdtsgebot und im Zusammenhang mit dem ersten Grundsatz dieses Konsenses, dem Uberwilti-
gungsverbot. Dort heifit es, Indoktrination (gegen die das Uberwiltigungsverbot sich richtet) sei
unvereinbar mit der ,Zielvorstellung von der Miindigkeit des Schiilers” (Wehling, 1977, S. 179). Diese
Zielvorstellung konstatierte Wehling als ,rundum akzeptiert”, was wohl der Grund dafiir war, dass sie
in diesem Zusammenhang nicht weiter erldutert und begriindet wurde.

Jedoch versteht sich Miindigkeit als padagogische Leitidee durchaus nicht von selbst. Erziehung,
gerade auch politische Erziehung, kann und konnte auch als blofle Anpassung an vorgegebene soziale
und politische Strukturen und Rollenerwartungen gedacht und praktiziert werden. Die Idee der
Miindigkeit, sofern mit ihr nicht alleine die rechtsférmige Volljahrigkeit gemeint ist, impliziert die Idee
des Menschen als einer freien Person (Sander, 2023). Diese wiederum ist eng mit der der Menschen-
wiirde verbunden. Das deutsche Grundgesetz beispielsweise betont diese Verbindung, indem es in
Artikel 1 die Menschen- und Grundrechte, die die Freiheit des Einzelnen sichern, eben aus der
Menschenwiirde begriindet. Udo di Fabio, ehemals Richter am Bundesverfassungsgericht, formuliert
diesen Zusammenhang so: , Wir stellen uns den Menschen, dem seine Wiirde nicht genommen wird,
als einen Citoyen vor: mit aufrechtem Gang, selbstbewusst, frei, fiir sich selbst verantwortlich” (Di



W. Sander |5

Fabio, 2005, S. 70). Hieran liefie sich aus Sicht der politischen Bildung zwanglos anschliefSen: und als
politisch miindig.

Das Kontroversitatsgebot ist also normativ nicht neutral, sondern steht in einem kulturellen Kontext,
der sich mit den genannten Konzepten Miindigkeit, Freiheit der Person und Menschenwiirde umreifien
lasst. Dieser Kontext griindet in der europdisch-westlichen Kultur. Er beginnt auch nicht erst mit der
europdischen Aufklarung, wenngleich Immanuel Kant mit seiner Schrift , Beantwortung der Frage: Was
ist Aufklarung?” von 1784 in Debatten {iber Miindigkeit zu Recht immer wieder zitiert wird.

,Die Erfindung des Individuums”, so der Titel eines Buches des britischen Ideengeschichtlers Larry
Siedentop, beginnt im frithen Christentum. Siedentop spricht von einer , moralischen Revolution, mit
der das frithe Christentum sich von seiner antiken Umwelt absetzte” (Siedentop, 2015, S. 65£f.), und
bezieht sich dabei vorrangig auf die Briefe von Paulus. Paulus brach radikal mit zwei Grundiiber-
zeugungen, die die antike Welt pragten: der Uberzeugung, dass die Menschen unverriickbar den
Anforderungen unterworfen werden, die in einer sozialen Ordnung an sie gestellt werden, und der
Uberzeugung, dass diese Ordnung Ausdruck einer von Natur aus bestehenden Ungleichheit der
Menschen ist. So heifst es bei Paulus tiber die christliche Gemeinde: , Hier ist nicht Jude noch Grieche,
hier ist nicht Sklave noch Freier, hier ist nicht Mann noch Frau; denn ihr seid alle einer in Christus Jesus”
(Gal 3,28). Paulus fordert hier zwar noch nicht politische und soziale Gleichheit, aber doch die moralische
Gleichwertigkeit aller Menschen. Letztere ist freilich Voraussetzung fiir erstere, wie sich im spéteren
Verlauf der europaischen Geschichte zeigen sollte.

Weiterhin findet sich schon bei Paulus eine weitreichende Vorstellung von innerer Freiheit des Einzelnen,
die letztlich nur durch die Verpflichtung zur Néachstenliebe begrenzt wird: , Alles ist erlaubt, aber nicht
alles dient zum Guten. Alles ist erlaubt, aber nicht alles baut auf. Niemand suche das Seine, sondern
was dem andern dient” (1 Kor 10,23). Siedentop schreibt zu den langfristigen Wirkungen dieses Aspekts
der moralischen Revolution im frithen Christentum: , Jetzt erschopft sich die Identitdt von Individuen
nicht mehr in den sozialen Rollen, die ihnen zufillig obliegen. Eine Liicke klafft zwischen den
Individuen und den Rollen, die sie einnehmen. Diese Liicke ist das Zeichen einer neuen Freiheit, der
Gewissensfreiheit” (Siedentop, 2015, S. 80). Allerdings bringt diese Freiheit Verpflichtungen mit sich:
das eigene Handeln und die Gestaltung menschlicher Beziehungen am Gebot der Néachstenliebe zu
orientieren.

Von Menschenwiirde, verstanden als fiir alle Menschen unabhangig von Herkunft, Status und Leistung
geltend, ist expressis verbis im frithen Christentum noch nicht die Rede. Aber auch sie ist keine im 20.
Jahrhundert entstandene Idee, sondern wurde von Gelehrten der frithneuzeitlichen Renaissance formu-
liert. Dies geschah unter ausdriicklicher Berufung auf das Christentum, vor allem auf die Vorstellung
von der Gottesebenbildlichkeit des Menschen.

Auch wenn dies hier nur mit diesen wenigen Stichworten begriindet werden kann (Lauster, 2021;
Sander, 2022): Hinter dem didaktischen Prinzip der Kontroversitat steht eine normative Positionalitat,
die ihre Wurzeln in den langen Linien christlichen Denkens in der européischen Geschichte hat.

Nun liefSe sich an dieser Stelle einwenden, dass ein solcher Rekurs auf christliches Denken fiir die
Begriindung der Menschenwiirde (und die daraus abgeleiteten Grund- und Menschenrechte, so explizit
auch in Artikel 1 des deutschen Grundgesetzes) zwar historisch zutreffend, inzwischen aber durch
sdkulare Begriindungen {iiberholt oder mindestens relativiert worden sei. Diese — weit verbreitete —
Vorstellung steht jedoch auf tonernen Fiiflen. Tatsachlich ist es bislang nicht gelungen, iiberzeugend zu
zeigen, aus welchen rein sdkularen Griinden der Mensch entgegen aller historischen und gegen-
wartigen Faktizitdt um seiner selbst willen geachtet werden miisse (Sander, 2018, S. 71-74, sowie die
dort genannte weitere Referenzliteratur). Treffend schrieb der aus der Frankfurter Schule kommende



6| RpB 49 (2026) I, Art. 13, 1-12

Philosoph Karl Heinz Haag in seinem letzten Buch, der feierlichen Rede ,, von ewigen Menschenrechten
fehlt die ontologische Grundlage. (...) Der keiner metaphysischen Ordnung mehr verpflichtete Staat
erlafSt selbstherrlich Gesetze und hebt sie nach Gutdiinken wieder auf” (Haag, 2018, S. 8f.). Udo di Fabio
warnt mit Blick auf die Menschenwiirde, es wiirden ,die Grenzen, ja die Leere dieses Quellcodes
unserer Werteordnung gerade dann offenbar, wenn die grofien religitsen Gewissheiten aus dem
Gedachtnis schwinden” (Di Fabio, 2005, S. 69).

Dafiir gibt es durchaus greifbare Anzeichen. So kommt der Philosoph Riidiger Bittner in seiner Studie
zur Priifung politischer Begriffe mit Blick auf die Menschenwiirde zu dem Ergebnis, dass allein die
Gottesebenbildlichkeit der Menschen eine schliissige Begriindung fiir sie liefern kénne. Allerdings halt
er diese Begriindung fiir unwahr und zieht daraus die Konsequenz, ,noch weiter die Wiirde des
Menschen zu behaupten, ist nicht verniinftig” (Bittner, 2017, S. 64). Konsequenterweise rét Bittner, sich
vom Gedanken der Menschenwiirde zu verabschieden und von der Idee der Menschenrechte gleich
mit. Zwar wird diese Folgerung noch eher selten so klar formuliert wie bei Bittner. Aber seine Sicht auf
den Menschen, von der aus er zu seiner Konsequenz kommt, ist weit verbreitet. Der Mensch sei aus
evolutionsbiologischer Sicht nur eine Art unter vielen, und: ,Da es nun Vorrange im Reich der Natur
nicht gibt, gibt es auch keine Wiirde des Menschen” (Bittner, 2017, S. 56).

3.2 Politischer Extremismus in religioser Gestalt

In den neueren Fachdiskurs der politischen Bildung hat Religion allerdings nicht iiber die Frage nach
religiosen Wurzeln der eigenen normativen Grundorientierungen Eingang gefunden, sondern in den
2010er-Jahren iiber Islamismus und islamistische Radikalisierung von Jugendlichen. Dies hat einer zu
breiten Diskussion im Fach (vgl. bilanzierend Ho68l, Jamal & Schellenberg, 2020), zu zahlreichen
Initiativen in schulischen und auflerschulischen Kontexten politischer Bildung sowie zu einem breiten
Angebot an einschldgigem Informations- und Unterrichtsmaterial, insbesondere durch die Bundes-
zentrale fiir politische Bildung, gefiihrt.

Islamismus als religits begriindete, die Grundlagen moderner Verfassungsstaaten bekampfende und
auf ein diktatorisches politisches System zielende Ideologie stellt neben Rechts- und Linksextremismus
eine dritte heutige Form von politischem Extremismus dar. Sie steht damit auch den normativen
Orientierungen entgegen, auf die, wie oben dargelegt, die Ziele politischer Bildung sich griinden. Die
padagogischen Intentionen im Umgang mit und der Thematisierung von Islamismus in der politischen
Bildung richten sich daher auf Pravention und Kritik. Anders gesagt, Islamismus ist keine politische
Position, die in gleicher Weise wie alle anderen in einem dem Kontroversitatsprinzip folgenden Unterricht
zu behandeln wére. Von der pidagogischen Intention her geht hier Positionalitdt vor Kontroversitat.

Allerdings ist dabei zweierlei zu bedenken. Erstens gilt auch fiir extremistische Sichtweisen
Meinungsfreiheit. Grundsatzlich gilt ,,Meinungsfreiheit auch fiir die Feinde der Freiheit”, wie das
Bundesverfassungsgericht in mehreren Entscheidungen bekraftigt hat (Hong, 2020). Ihre Grenze findet
sie in Straftatbestinden wie Beleidigung oder Volksverhetzung. Die Gedanken sind frei, wie eine alte
und urdemokratische Forderung lautet. ,Der Staat darf deshalb mit rechtlichen Zwangsmitteln keine
Gesinnungskontrolle betreiben, er darf erst dann einschreiten, wenn aus Meinungsauflerungen
Bedrohungen fiir dufiere Rechtsgiiter entstehen, etwa fiir das friedliche Zusammenleben oder fiir das
Personlichkeitsrecht der Mitglieder hinreichend eingrenzbarer Personengruppen” (Hong, 2020). Auch
Parteienverbote sind in Deutschland nicht méglich aufgrund von extremistischen Meinungen, sondern
nur aufgrund nachgewiesener aktiver Handlungen mit dem Ziel der Abschaffung der freiheitlich-
demokratischen Grundordnung, eines vom Bundesverfassungsgericht sehr eng definierten
Kernbestands der Verfassung.



W. Sander |7

Meinungsfreiheit gilt also selbst dann, wenn die padagogische Intention des Unterrichts auf
Veranderung einer extremistischen Meinung durch besseres Wissen und Verstehen zielt. Schiiler sind
keine politischen Gegner, mit denen ein Machtkampf zu fithren wére. Fiir den Umgang mit
islamistischen Ansichten in der politischen Bildung ist daher ein Diktum des Politikdidaktikers
Wolfgang Hilligen hilfreich: ,Der Lehrer muf§ die Intoleranz gegeniiber jeder Intoleranz mit der
Toleranz gegeniiber den noch Intoleranten verbinden” (Hilligen, 1991, S. 36).

Zweitens gibt es, wie bei anderen Formen von Extremismus auch, eine Grauzone zu nicht
extremistischen, aber gesellschaftskritischen Positionen. Es ist legitim, religidos begriindete Auf-
fassungen zu vertreten, die aufSerhalb des politischen und kulturellen Mainstreams liegen, beispiels-
weise in der Familien- und Gesellschaftspolitik. Hier gilt selbstverstandlich das Kontroversitatsgebot
uneingeschréankt. Selbst fundamentalistische Sichtweisen, die es nicht nur im Islam, sondern auch im
Christentum und in anderen Religionen gibt, sind in politischer Hinsicht legitim, solange sie nicht zu
extremistischen Haltungen mit dem Risiko ebensolcher Handlungen fiihren. Allerdings werden
fundamentalistische Sichtweisen in sehr vielen Féllen mit Blick auf politische wie auch auf religiose
Bildung problematisch sein, weil sie dazu neigen, sich reflexiven Begriindungen und rationalen
Diskursen mit Andersdenkenden zu entziehen. Religids begriindeten politischen Extremismus
auflerhalb des Islam gibt es derzeit in Deutschland und Europa praktisch nicht.

Die fachliche Anforderung der Unterscheidung zwischen konservativen, noch fundamentalistischen
und bereits extremistischen Sichtweisen im Islam kann allerdings in der politischen Bildung eine
betréachtliche Herausforderung fiir Lehrerinnen und Lehrer darstellen, die sich in ihrem Studium nicht
mit Religionen befasst haben, was in der politischen Bildung zumeist der Fall sein diirfte. Hinzu kommt
die zunehmende Relevanz fundamentalistischer religioser Stromungen auflerhalb Deutschlands, die
Auswirkungen auch auf die internationale Politik und damit das Themenfeld politischer Bildung
haben, wie etwa in den USA, in Russland, in Indien oder in Israel.

Dies fiihrt wieder zu der eingangs angesprochenen Notwendigkeit einer starkeren Kooperation
zwischen Religionsunterricht und politischer Bildung. Insbesondere religios begriindeter Extremismus
ist ein Problemfeld, bei dem facheriibergreifende Kooperation zwischen politischer Bildung, Geschichte
und dem Religionsunterricht in seinen unterschiedlichen konfessionellen Formen dringlich ist.

3.3 Politische Quasi-Religionen

Ein anderes Feld religionsbezogener Themen, die fiir politische Bildung und fiir den Religionsunterricht
relevant sind, ist das der politischen Quasi-Religionen. Die begriffliche Bestimmung von Quasi-
Religionen ist ein weites Diskursfeld, das hier nicht aufgearbeitet werden kann (Rodenhausen, 2020).
Im Folgenden wird davon ausgegangen, dass Quasi-Religionen sich von Religionen in erster Linie
durch ihren fehlenden Transzendenzbezug unterscheiden, ansonsten aber Sinnversprechen,
Welterklarungen, normative Orientierungen und Antwortversuche auf existenzielle Fragen anbieten.
Oftmals imitieren sie auch Symbole und Kommunikationsformen von Religionen wie beispielsweise
rituelle Handlungen. Nicht alle Quasi-Religionen haben auch einen politischen Charakter, so
beispielsweise viele quasi-religiose Phanomene in Sport, Popkultur und Esoterik. Solche Phanomene
konnen gleichwohl fiir den Religionsunterricht von Interesse sein, nicht unbedingt aber fiir politische
Bildung.

Politisch relevante Quasi-Religionen begleiten die europdische Moderne von Beginn an (Sander, 2022,
S. 107-116). Ein verbindender Kern dieser Quasi-Religionen ist die ,Umwandlung der christlichen
Eschatologie” in sdakulare Zukunftsvisionen , einer idealen sozialen Ordnung” (Eisenstadt, 2000, S. 1),
die zugleich einen neuen Menschen hervorbringen werde. Ihren Beginn fand diese Denkweise bei den
Jakobinern in der Franzdsischen Revolution; ihren bisherigen Tiefpunkt bildeten die von Eric Voegelin



8| RpB 49 (2026) I, Art. 13, 1-12

schon 1938 erstmals als ,politische Religionen” bezeichneten totalitiren Bewegungen des
Kommunismus und des Nationalsozialismus respektive Faschismus (Voegelin, 2007).

In der Geschichtstheorie des Marxismus-Leninismus ldsst sich der quasi-religiose Charakter besonders
deutlich erkennen: ,Der ganze Geschichtsprozefs, wie er im Kommunistischen Manifest dargestellt
wird, spiegelt das allgemeine Schema der jlidisch-christlichen Interpretation der Geschichte als eines
providentiellen Heilsgeschehens auf ein sinnvolles Endziel hin” (Lowith, 2004, S. 54). Es ist ein
Heilsgeschehen, das vom Paradies (Urgesellschaft) iiber den Siindenfall (Einfithrung des
Privateigentums) und das irdische Jammertag (Klassengesellschaft) zum kiinftigen Reich Gottes
(Kommunismus) fiihrt. , Die grundlegende Voraussetzung des Kommunistischen Manifestes ist nicht der
Antagonismus von Bourgeoisie und Proletariat als zweier einander gegeniiberstehender Klassen, der
Antagonismus liegt vielmehr darin, daf$ die eine Klasse Kinder der Finsternis und die andere Kinder
des Lichts sind. Ebenso ist die Endkrise der biirgerlich-kapitalistischen Welt, die Marx in Form einer
wissenschaftlichen Voraussage prophezeit, ein letztes Gericht, wenngleich es durch das unerbittliche
Gesetz des Geschichtsprozesses gefillt werden soll” (Lowith, 2004, S. 53). Im volkischen Denken des
Nationalsozialismus zeigt sich dagegen die quasi-religiose Dimension in den Heilserwartungen an den
als Erloser imaginierten ,Fithrer’ und in der Vorstellung, in der Reinheit der ,Volksgemeinschaft’ werde
sich eine ideale Lebensweise herausbilden.

Die grofien totalitiren Systeme modgen verschwunden sein, aber die Verbindung von politischen
Bewegungen mit quasi-religiosen Heilserwartungen ist es nicht. Aktuell ist es neben dem
Transhumanismus, der den ,neuen Menschen’ mittels technologischer Eingriffe in die menschliche
biologische Konstitution hervorbringen will (Bundeszentrale fiir politische Bildung, 2018), vor allem
das Feld der Wokeness-Bewegung, in dem sich quasi-religiose Anklange besonders deutlich zeigen.

Die Wokeness-Bewegung — fiir die auch noch andere Bezeichnungen wie kulturalistische Linke, linke
Identititspolitik oder in den USA Wortverbindungen mit ,Social Justice” (Movement, Warriors,
Theories) in Gebrauch sind — kommt aus den USA, wo ,stay woke” als Slogan fiir Wachsamkeit
gegeniiber sozialen Ungerechtigkeiten insbesondere von der Black-Lives-Matter-Bewegung
popularisiert wurde (vgl. ausfiihrlicher, insbesondere mit Blick auf die Herausforderungen fiir
politische Bildung, Sander, 2023, S. 62-77). Vom urspriinglichen Bezug zur Rassismuskritik aus hat sich
die Bewegung auf den Kampf gegen eine Vielzahl von als diskriminierend bezeichneten sozialen
Situationen und Konstellationen ausgeweitet, von Sexismus, Transfeindlichkeit, Antiziganismus,
Klassismus, Ageismus, Ableismus, Bodyismus bis Linguizismus oder Speziesismus und anderem mehr.

Der religiose Bezug dieser Bewegung (Sander, 2024) zeigt sich in einem holistischen Zugang zur
gesellschaftlichen Wirklichkeit, bei dem mit manichaischen Unterscheidungen, starken moralischen
Wertungen und subjektiver Wahrheitsgewissheit um eine Neugestaltung der symbolischen Ordnungen
in Sprache, Bildung, Medien, Kultur und Wissenschaften gekampft wird. Die westlichen Gesellschaften
werden als von allgegenwartigen Macht- und Diskriminierungsstrukturen durchzogen wahrgenom-
men; deren Uberwindung zielt in der Wokeness-Bewegung nicht auf die Stirkung individueller Freiheit
und Miindigkeit, sondern auf Reprédsentanz und Einfluss fiir kollektive Identitdten, die Minderheiten-
gruppen zugeschrieben werden und als deren Vertreter sich Aktivisten in dieser Bewegung vielfach
sehen, in der Regel freilich ohne dafiir in nachvollziehbarer Weise legitimiert worden zu sein. Die
Schaffung einer ganzlich diskriminierungsfreien Gesellschaft ist die woke Version der von Eisenstadt
treffend bezeichneten Umwandlung christlicher Eschatologie in sakulare Zukunftsvisionen.

In den letzten Jahren steht diese Bewegung massiv unter Kritik, die in einer Vielzahl von Biichern von
unterschiedlichen politischen Perspektiven aus artikuliert wird. Die meisten Kritiker argumentieren aus
liberaler oder liberal-konservativer Sicht (wie beispielsweise Ackermann, 2022; Pluckrose & Lindsay,
2022; Mounk, 2024), andere aus dezidiert linker Perspektive (u. a. Feddersen & Gessler, 2021; Neiman,



W. Sander |9

2023; Balzer, 2024). Kritisiert werden vor allem die Inkonsistenzen in den theoretischen Referenzen
dieser Bewegung, die aus einer aktivistisch verzerrten Rezeption der franzdsischen postmodernen
Philosophie und widerspriichlichen Verkniipfungsversuchen mit dem Marxismus resultieren, sowie
die fatalen Effekte der woken aktivistischen Praxis fiir ein freies Meinungsklima sowie fiir zunehmende
gesellschaftliche Polarisierungen. Die politische Rechte tragt inhaltlich wenig zur Kritik an dieser
Bewegung bei, profitiert aber stark von den von ihr ausgeldosten kulturellen Konflikten und
Polarisierungen. Dies hat sich besonders deutlich bei den beiden Wahlsiegen Trumps in den USA
gezeigt. Der amerikanische Politikwissenschaftler Mark Lilla beschreibt diesen Zusammen-hang (er
verwendet die Bezeichnung Identitatspolitik fiir Wokeness) so: ,,(...) wie konnen Demokraten, die sich
um das Gemeinwohl kiimmern, die Macht zuriickgewinnen? Und mein Argument war und ist, dass
die Identitatspolitik dabei im Weg steht, weil sie die Partei daran hindert, mit der Arbeiterklasse der
weiflen Wahler zu sprechen. Es war bei dieser Wahl vielleicht sogar noch klarer als bei der letzten, dass
die Identitéatspolitik Trump wirklich geholfen hat, weil die konservative Presse immer wieder auf dieses
Thema eingehdammert hat, auf Geschlechterfragen, auf Pronomenbildung, auf biologisch ménnliche
Schiiler, die sich als Trans identifizieren und Madchensport treiben und auf das heikle Problem des
Geschlechtsiibergangs von Kindern. Die Mehrheit der Bevolkerung steht bei diesen Themen hinter
Trump” (Lilla, 2025).

Die quasi-religiose Dimension der Wokeness-Bewegung ist an zahlreichen Beispielen in der Literatur
bereits beschrieben worden (Buruma, 2023; Feddersen & Gessler, 2021; McWhorter, 2022; Sander, 2024;
Wessels, 2021). Daher soll an dieser Stelle zur Illustration dieses quasi-religiosen Gehalts lediglich auf
ein Bespiel verwiesen werden, auf ein in Deutschland sehr erfolgreiches Buch einer woken Aktivistin.
Eine Kapiteliiberschrift darin lautet ,Vergiss alles, was du weifit”. Denn: ,Um das Beste aus der
gegenwartigen Transformation zu machen, miissen wir lernen, uns von der Welt, wie wir sie kennen,
zu losen.” Bereits im Titel des Buches wird das ,,Ende der Unterdriickung” versprochen, und zwar in
einem ganz umfassenden Sinn als ,Weg der Heilung”: ,In den letzten Jahren geschieht (...) eine
langsame, aber stetige kollektive Epiphanie, die an die Wellen der Bewusstwerdung der 1960er und
1970er ankniipft ... All das Chaos, die Angst und die Trennung, die wir derzeit in der Welt sehen, kann
so interpretiert werden, dass etwas zu Ende geht und ein neues Paradigma des Friedens, der Freiheit
und der Liebe beginnt. (...) Wir stehen deshalb vor einer wichtigen Entscheidung: entweder Hoffnung,
Vertrauen und Durchhaltevermdgen (...) — oder Angst, Verweigerung und Abwehr gegen die
Entstehung einer neuen, unterdriickungsfreien Weltordnung” (Roig, 2021, S. 323, 327).

Fiir politische Bildung wie fiir den Religionsunterricht sind historische und gegenwartige politische
Quasi-Religionen ein interessanter Lerngegenstand. Was die Wokeness-Bewegung betrifft, kommt es
darauf an, als unbefragbar vorgetragenen Wahrheitsanspriiche (ggf. auch von Schiilern oder Eltern, die
mit dieser Bewegung sympathisieren) kritisch zu reflektieren, Kontroversitat herzustellen, vorschnellen
Denk- und Redeverboten zu widerstehen und damit Diskursivitat im Unterricht zu verteidigen.

4. Fazit

Kontroversitdt als didaktisches Prinzip hat normative Voraussetzungen, sie impliziert somit eine
Positionalitdt — zu der sie zugleich insofern in einer Spannung steht, als die Inhalte dieser Positionalitat
ebenfalls kritischer Befragung und Diskussion zuganglich sein miissen.

Miindigkeit, Freiheit der Person und Menschenwiirde wurden oben als zentrale Konzepte dieser
Positionalitdt genannt. Ihren Kontext und ihre Begriindung finden sie in der europaischen Kultur und
Identitat, zu der die langen Linien der christlichen Tradition einen zentralen Beitrag geleistet haben und
auch in Zukunft leisten konnen. Fiir die politische Bildung wie fiir den Religionsunterricht stellt sich
die Frage, welches ihre Leistung zur Tradierung wie zur reflexiven Weiterentwicklung dieses
kulturellen Kontextes sein kann. Denn wie es in einem der interessantesten bildungstheoretischen



10| RpB 49 (2026) I, Art. 13, =12

Beitrége der letzten Jahre, dem von drei Wissenschaftlern aus Belgien, GrofSbritannien Polen verfassten

,Manifest fiir eine Post-Kritische Paddagogik”, heiit: ,im Gegensatz zur inhdrenten Kritik

gesellschaftlicher Institutionen, die auf deren Dysfunktionalitat fokussiert, oder zur utopischen Kritik,

die von einer transzendentalen Position angetrieben wird und zu einem ewigen Aufschub des

gewiinschten Wandels fiihrt, glauben wir, dass es an der Zeit ist, unsere Bemiithungen auf Versuche zu

konzentrieren, die unterdriickten Anteile unserer Erfahrung zuriickzufordern; wir sehen die Aufgabe

einer post-kritischen Padagogik nicht darin, zu entlarven, sondern zu schiitzen und zu sorgen (...) Es ist

an der Zeit, das, was gut ist in der Welt — das, was bedroht ist und das, was wir uns zu erhalten

wiinschen —, in den Fokus unserer gegenwartigen Aufmerksamkeit zu stellen und einen konzeptuellen

Raum zu schaffen, in dem wir die Verantwortung fiir sie {ibernehmen kénnen, im Angesicht und trotz

aller Unterdriickung und stummen Melancholie” (Hodgson, Vlieghe & Zamojski, 2022, S. 22, 24).

Literatur

Ackermann, Ulrike (2022). Die neue Schweigespirale. Wie die Politisierung der Wissenschaft unsere
Freiheit bedroht. wbgTheiss.

Balzer, Jens (2024). After Woke. Matthes & Seitz.

Berger, Peter L. (2013). Nach dem Niedergang der Sikularisierungstheorie. Centrum fiir Religion und
Moderne.

Bittner, Riidiger (2017). Biirger sein. Eine Priifung politischer Begriffe. De Gruyter.
https://doi.org/10.1515/9783110569858

Bundeszentrale fiir politische Bildung (2018). Der Neue Mensch. Bundeszentrale fiir politische

Bildung.

Buruma, Ian (2023). Doing the Work. Die protestantische Ethik und der Geist der Wokeness. Lettre
International 142, 18-21.

Di Fabio, Udo (2005). Die Kultur der Freiheit. C.H. Beck.

Drerup, Johannes (2021). Kontroverse Themen im Unterricht. Konstruktiv streiten lernen. Reclam.

Eisenstadt, Shmuel N. (2000). Vielfalt in der Moderne. Velbriick.

Feddersen, Jan & Gessler, Philipp (2021). Kampf der Identititen. Fiir eine Riickbesinnung auf linke
Ideale. Ch. Links.

Frech, Siegfried & Juchler, Ingo (2009). Dialoge wagen. Zum Verhiltnis von politischer Bildung und
Religion. Wochenschau.

Gabriel, Karl (2018). Religion in der Weltgesellschaft. In Stefan Miiller & Wolfgang Sander (Hg.),
Bildung in der postsikularen Gesellschaft (S. 20-33). Beltz Juventa.

Gartner, Claudia & Herbst, Jan-Hendrik (2019). Kritisch-emanzipatorische Religionspidagogik.
Diskurse  zwischen — Theologie,  Pidagogik  und  Politischer  Bildung.  SpringerVS.
https://doi.org/10.1007/978-3-658-28759-7

Goll, Thomas (2025). Kontroversitit. Grundlage und Herausforderung (nicht nur) der politischen
Bildung. Wochenschau.

Graf, Friedrich Wilhelm (2014). Gotter global. Wie die Welt zum Supermarkt der Religionen wird. C.H.
Beck. https://doi.org/10.17104/9783406660245

Griimme, Bernhard (2009). Religionsunterricht ~ und  Politik.  Bestandsaufnahme — —
Grundsatziiberlegungen — Perspektiven fiir eine politische Dimension des Religionsunterrichts.
Kohlhammer. https://doi.org/10.17433/978-3-17-023137-5

Griimme, Bernhard & Sander, Wolfgang (2008). Von der , Vergegnung” (Martin Buber) zum
Dialog? Das Verhaltnis von Religionsdidaktik und Politikdidaktik. Theo-Web (1), 143-157.

Haag, Karl Heinz (2018). Metaphysik als Forderung rationaler Weltauffassung. Humanities Online.

Habermas, Jiirgen (2001). Glauben und Wissen. Suhrkamp.



W. Sander | Il

Hauser, Linus (2005, 2009, 2016). Kritik der neomythischen Vernunft. 3 Bde. Schoningh.
https://doi.org/10.30965/9783657756704

Hess, Diana E. (2009). Controversy in the Classroom. The Democratic Power of Discussion. Routledge.
https://doi.org/10.4324/9780203878880

Herbst, Jan-Hendrik (2022). Die politische Dimension des Religionsunterrichts. Religionspidagogische

Reflexionen, interdisziplinire Impulse und praktische Perspektiven. Brill Schoningh.
https://doi.org/10.30965/9783657795482

Hilligen, Wolfgang (1969). Der jiidisch-christliche Beitrag fiir die moderne Erziehung. Der
katholische Erzieher (3) 0.S.

Hilligen, Wolfgang (1991). Didaktische Zuginge in der politischen Bildung. Wochenschau.

Hodgson, Naomi; Vlieghe, Joris & Zamojski, Piotr (2022). Manifest fiir eine Post-Kritische
Padagogik. In Martin Bittner & Anke Wischmann (Hg.), Kritik und Post-Kritik. Zur
deutschsprachigen Rezeption des ,, Manifests fiir eine Post-Kritische Pidagogik” (S. 19-24). Transcript
https://doi.org/10.1515/9783839459799-002 (englisches Original von 2017:
https://www.doi.org/10.21983/P3.0193.1.00, Stand: 12.12.2024).

Hogl, Stefan E.; Jamal, Lobna & Schellenberg, Frank (2020). Politische Bildung im Kontext von Islam
und Islamismus. Bundeszentrale fiir politische Bildung.

Hong, Mathias (2020). Meinungsfreiheit und ihre Grenzen. Aus Politik und Zeitgeschichte vom
13.3.2020.  https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/306444/meinungsfreiheit-und-ihre-
grenzen/#footnote-target-37

Joas, Hans (2012). Glaube als Option. Zukunftsmiglichkeiten des Christentums. Herder.

Journal fiir politische Bildung (2017) 3. Themenheft ,Religion — Macht — Politik”.

Lauster, Jorg (2021). Die Verzauberung der Welt. Eine Kulturgeschichte des Christentums (6. Auflage)
C.H. Beck. https://doi.org/10.17104/9783406754999

Lilla, Mark (2025, 21. Januar). ,Was ich fiir Trumps Zukunft vorhersage: Misserfolg”. Frankfurter
Allgemeine  Zeitung. https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/debatten/was-ich-fuer-trumps-

zukunft-vorhersage-misserfolg-110244317.html

Lowith, Karl (2004). Weltgeschichte und Heilsgeschehen. Die theologischen Voraussetzungen der
Geschichtsphilosophie. ].B. Metzler. https://doi.org/10.1007/978-3-476-02944-7

McWhorter, John (2022). Die Erwihlten. Wie der neue Antirassismus die Gesellschaft spaltet.
Hoffmann und Campe.

Mounk, Yascha (2024). Im Zeitalter der Identitit. Der Aufstieg einer gefihrlichen Idee. Klett-Cotta.

Neiman, Susan (2023). Links ist nicht woke. Hanser

Pluckrose, Helen & Lindsay, James (2022). Zynische Theorien. Wie aktivistische Wissenschaft Race,
Gender und Identitit iiber alles stellt — und warum das niemandem nutzt. C.H. Beck.
https://doi.org/10.17104/9783406774829

Reckwitz, Andreas (2019). Die Gesellschaft der Singularititen. Zum Strukturwandel der Moderne.
Suhrkamp.

Rodenhausen, Lina  (2020). ,Ersatz-/Quasi-Religion”. = Zur  Historisierung einer
religionswissenschaftlichen Analysekategorie. Zeitschrift fiir junge Religionswissenschaft 15, 1-
20. https://doi.org/10.4000/zjr.1303

Roig, Emilia (2021). Why we matter. Das Ende der Unterdriickung. Aufbau.

Sander, Wolfgang (1980). Politische Bildung im Religionsunterricht. Eine Untersuchung zur politischen
Dimension der Religionspidagogik. ].B. Metzler.

Sander, Wolfgang (2018). Bildung — ein kulturelles Erbe fiir die Weltgesellschaft. Wochenschau.
https://doi.org/10.46499/1206

Sander, Wolfgang (2019). Religion und politische Bildung. In Kathrin Stainer-Hammerle (Hg.),

Glaube — Klima — Hoffnung. Religion und Klimawandel als Herausforderungen fiir die politische
Bildung (S. 134-146). Wochenschau.



12| RpB 49 (2026) I, Art. 13, =12

Sander, Wolfgang (2022). Europdische Identitit. Die Erneuerung Europas aus dem Geist des
Christentums. Evangelische Verlagsanstalt.

Sander, Wolfgang (2023). Zwischen Miindigkeit, Kritik und Identitit. Perspektiven politischer Bildung.
Wochenschau. https://doi.org/10.46499/2300

Sander, Wolfgang (2024). Wokeness als Quasi-Religion. Die Wokeness-Bewegung als

Herausforderung fiir Gesellschaft, Politik und Kirche. In Alexander Dietz (Hg.),
Emotionalisierung — Moralisierung — Radikalisierung. Theologische Beitrige. Evangelische
Verlagsanstalt.

Sauer, Martina (2014). Integrationsprozesse, wirtschaftliche Lage und Zufriedenheit tiirkeistimmiger
Zuwanderer in Nordrhein-Westfalen. Ergebnisse der Mehrthemenbefragung 2013. Stiftung Zentrum
fiir Tlrkeistudien und Integrationsforschung.

Schiele, Siegfried & Schneider, Herbert (1996). Reicht der Beutelsbacher Konsens? Wochenschau.

Schlag, Thomas (2010). Horizonte demokratischer Bildung. Evangelische Religionspidagogik in
politischer Perspektive. Herder.

Schréter, Susanne (2024). Der neue Kulturkampf. Wie eine woke Linke Wissenschaft, Kultur und
Gesellschaft bedroht. Herder.

Siedentop, Larry (2015). Die Erfindung des Individuums. Der Liberalismus und die westliche Welt.
Klett-Cotta.

Sutor, Bernhard (1978). Katholische Soziallehre und politische Bildung. Die neue Ordnung 32, 97—
110.

Voegelin, Eric (2007). Die politischen Religionen (3. Auflage). Wilhelm Fink.

Wehling, Hans-Georg (1977). Konsens a la Beutelsbach? In Siegfried Schiele & Herbert Schneider
(Hg.), Das Konsensproblem in der politischen Bildung (S. 173-184). Klett.

Wensierski, Hans-Jiirgen von (2014). Hip-Hop, Kopftuch und Familie — Jugendkulturen junger
Muslime in Deutschland. In Wael El-Gayar & Karin Strunk (Hg.), Integration versus Salafismus.
Identititsfindung muslimischer Jugendlicher in Deutschland (S. 38-48). Wochenschau.

Wessels, Sebastian (2021). Imm Schatten guter Absichten. Die postmoderne Wiederkehr des Rassedenkens.
Selbstverlag.

Wohnig, Alexander & Zorn, Peter (2022). Neutralitit ist keine Losung! Politik, Bildung — politische
Bildung. Bundeszentrale fiir politische Bildung.

zeitschrift fiir didaktik der gesellschaftswissenschaften (zdg) (2018) H. 2: Themenheft , Religion”.



