
Religionspädagogische Beiträge. Journal for Religion in Education  
RpB 49 (2026) 1, Art. 7, 1–16; https://doi.org/10.20377/rpb-1947 
 

 

 

‘Positional Controversy’ in Islamic Religious Education  
 

 

Mehmet H. Tuna 

Universität Innsbruck 

 

 

Kontakt: mehmet.tuna@uibk.ac.at  

ORCID: https://orcid.org/0000‐0001‐7628‐1644  

 

submitted: 24.12.2024; revised: 25.03.2025; accepted: 17.04.2025 

 

Abstract:  Islamic  religious  education  in  Austrian  and  German  public  schools  is  uniquely  characterised  by 

controversy and plurality, both in its content and among its participants, including teachers and learners. These 

stem  from  the  differing  cultural  and  religious  traditions,  teachings,  and  perspectives  (controversies)  that 

participants bring into the classroom. This controversy and plurality present both challenges and opportunities for 

Islamic religious education, particularly  in  fostering  the ability  to engage with controversy and pluralism. This 

paper  introduces  ‘positional controversy’ as a pedagogical principle and approach which  incorporates differing 

Islamic traditions, teachings, and positions into Islamic religious education as a resource for deeper understanding 

and  engagement.  The  paper  provides  a  conceptual  framework  for  understanding  controversy,  discusses  its 

historical and theological underpinnings in Islamic discourses, and examines its implications for the contemporary 

Islamic religious education in Austria and Germany. By embracing controversy as a pedagogical and educational 

principle and approach,  Islamic  religious education  can help  students develop  their own  informed  judgments, 

perspectives, and positions, enabling  them  to navigate controversy and plurality within and beyond  their own 

religious traditions. 

Keywords: controversy, plurality, positionality, differences, ikhtilāf, khilāf 

 

Zusammenfassung: Der islamische Religionsunterricht an öffentlichen Schulen in Österreich und Deutschland ist 

in einzigartiger Weise durch Kontroversität und Pluralität geprägt, sowohl in Bezug auf seine Inhalte als auch unter 

seinen Teilnehmern, einschließlich der Lehrenden. Diese ergeben sich aus den unterschiedlichen kulturellen und 

religiösen Traditionen, Lehren und Perspektiven (Kontroversen), die die Beteiligten in den Unterricht einbringen. 

Diese  stellen  sowohl  Herausforderungen  als  auch  Chancen  für  den  Islamischen  Religionsunterricht  dar, 

insbesondere wenn es darum geht, die Fähigkeit zu fördern, mit Kontroversen und Pluralismus umzugehen. In 

diesem  Beitrag  wird  die  ‚Positionelle  Kontroversität‘  als  pädagogisches  Prinzip  und  Ansatz  vorgestellt,  der 

unterschiedliche  islamische  Traditionen,  Lehren  und  Positionen  in  den  islamischen  Religionsunterricht  als 

Ressource  für  ein  tieferes  Verständnis  und  Engagement  einbezieht. Der  Beitrag  bietet  einen  konzeptionellen 

Rahmen  für das Verständnis von Kontroversen, diskutiert  ihre historischen und  theologischen Grundlagen  in 

islamischen Diskursen und untersucht ihre Auswirkungen auf den gegenwärtigen Islamischen Religionsunterricht 

in Österreich und Deutschland. Durch die Einbeziehung von Kontroversität als pädagogisches und erzieherisches 

Prinzip und Konzept kann der Islamische Religionsunterricht den Schülerinnen und Schülern helfen, ihre eigenen 

fundierten Urteile, Perspektiven und Positionen zu entwickeln und sie  in die Lage versetzen, mit Kontroversen 

und Pluralität innerhalb ihrer eigenen religiösen Traditionen und darüber hinaus umzugehen. 

Schlagwörter: Kontroversität, Kontroverse, Pluralität, Positionalität, Differenzen, iḫtilāf, ḫilāf 

 

   

  



2 |  RpB 49 (2026) 1, Art. 7, 1–16 
 

 

1. The Plural Context of Islamic Religious Education in Austria and Germany 

Islamic religious education  in Austrian and German public schools, along with  its contents, teachers 

and  learners,—whether  taught  from  the non‐denominational perspective of Religious Studies, as  in 

some German states, or from a denominational, faith‐based perspective—is characterised and shaped 

by plurality and controversy like no other subject. Both teachers and learners participating in Islamic 

religious education typically have, with few exceptions, a migration background and, depending on 

their origins and (religious) socialisation, bring different cultural and religious traditions, teachings, and 

perspectives into the classroom and the subject (Spielhaus, 2018).  

In this context, it is crucial to consider the opportunities and challenges presented by the cultural and 

religious plurality of the participating pupils in relation to the subject matter and the people involved, 

and to explore how this plurality can be made fruitful to enrich Islamic religious education. It is with 

this objective  in mind  that  the  ʹpositional controversyʹ approach presented  in  this paper can offer a 

pedagogical and didactic orientation that embraces controversy (or plurality of opinion) as a resource 

for deepening pupilsʹ understanding of their own and their peers’ beliefs and convictions. 

To  make  this  approach  comprehensible  and  to  situate  it  within  the  context  of  Islamic  religious 

education, the following sections will first provide a conceptual clarification of the term ‘controversy’ 

and  then  establish  a  contextual  foundation  for  the  necessity  of  ‘positional  controversy’  in  Islamic 

religious education. Subsequently, the discussion will explore controversy and plurality within Islamic 

theology  and  teachings,  and  examine  the  potential  challenges  and  opportunities  that  ‘positional 

controversy’  offers  for  Islamic  religious  education.  The  conclusion  provides  a  brief  summary  and 

reflection on the implications of this approach for Islamic religious education. 

2. Conceptual Definitions of Controversy in Educational Contexts 

Various definitions of controversy can be found in the research literature, yet they share a common focus: 

the delineation of legitimate controversies, understood as opposing, mutually incompatible opinions and 

viewpoints. This raises the question of when and under what conditions one can speak of mutually 

incompatible opinions and perspectives or positions. 

In  exploring  this question, distinct  academic  traditions  offer valuable  insights.  In English‐speaking 

contexts,  the academic debate has been  largely  shaped by  the  influential works  and  approaches of 

Dearden  (1981),  Stradling  (1984),  and Hand  (2007,  2008).  In  contrast, German‐speaking discussions 

largely draw on the Beutelsbach Consensus of 1976, which has been particularly influential in the field of 

civic education. This consensus  introduces controversy as a  fundamental  teaching principle, under‐

scoring the importance of presenting and critically engaging with scientific and political controversies 

in  the classroom  (Wehling, 1977). Building on  the  foundations  laid by  the Beutelsbach Consensus,  the 

Schwerte Consent was published in September 2022 as a result of the conference “New bottle, old wine? 

– Ein neuer Blick auf politische Themen  in der  religiösen Bildung mit  Jugendlichen  (A new  look at 

political issues in religious education with young people)” from the perspective of Christian Religious 

Education (Schwerter Konsent, 2023). This was followed by the drafting and subsequent publication of 

the Coblenz Consent on Protestant and Catholic Religious Education in 2024 (akrk & rpi, 2024; Herbst & 

Zimmermann, 2024). 

The  Schwerte  Consent  presents  six  guiding  principles  (3k3p)  for  religious  education,  emphasizing 

controversy  (addressing  topics  with  differing  positions  in  theology,  the  church,  and  society  in  a 

controversial  manner,  while  respecting  human  rights  and  scientific  standards),  critical  reflection 

(examining power structures and social inequalities), constructiveness (encouraging hopeful and justice‐

oriented perspectives), positionality (making teachers’ positions transparent while allowing students to 

engage critically), participation (empowering students to take part in religious discourse and action), and 



M. Tuna   | 3 
 

 

practicality  (integrating religious practice  into  learning  to  foster societal change)  (Schwerter Konsent, 

2023).  

The  Coblenz  Consent,  in  turn,  defines  four  key  principles  of  theological  positionality  of  teachers, 

institutions, and subject matter: 1. Transparency – Catholic and Protestant religious education should be 

transparent  about  theological  and  religious  positions,  ensuring  that  teachers make  their  positions 

explicit, while  fostering an open and  reflective  learning  environment, 2. Controversy – Catholic and 

Protestant  religious  education  should  encourage  critical  engagement  with  diverse  religious  and 

ideological perspectives and positions, fostering the ability to take a stance, evaluate alternatives, and 

engage in reasoned discourse, 3. Respect – Catholic and Protestant religious education should promote 

respectful communication and open dialogue on differing positions between  teachers, students, and 

religious perspectives, while preventing manipulation or coercion, and 4. Orientation – Catholic and 

Protestant  religious  education  should  foster  students’  critical  judgment  and  action  competence, 

supporting their development into religiously open and capable individuals (akrk & rpi, 2024).  

In contrast to the briefly outlined German approaches—i. e., the Schwerte and Coblenz Consent—, which 

focus  on  how  controversies  should  be  addressed  in  the  classroom,  English  discussions  are more 

concerned with which issues should be treated as controversial. Deardenʹs epistemic approach (1981) e. 

g., offers a foundational perspective on the nature of controversy. He proposes that a topic should be 

considered  controversial  if  it  evokes  opposing  perspectives  that  are  not  inherently  contradictory  to 

reason. Dearden argues that controversies can only be defined in accordance with established criteria for 

critical knowledge and truth, supported by scientific standards and validation processes. In the absence 

of such criteria, the pursuit of truth becomes vulnerable to the challenges of ignorance and relativism. 

Concurrently, Dearden also emphasises  that his reason‐oriented epistemic approach  is by no means 

absolute,  ahistorical,  or  timeless.  Furthermore,  he  acknowledges  that  the  epistemic  premises  upon 

which  epistemic  insights  and  controversies  are  based,  as well  as  the  controversies  themselves,  are 

subject to change over time. 

Based on this framework, Dearden identifies several forms of controversy, which he outlines in detail 

in his 1981 publication (1981, pp. 38–39): 

o Temporary  form  of  controversy:  insufficient  evidence  gives  rise  to  a  multiplicity  of  opposing 

viewpoints, which represent a temporary form of controversy. It is probable that a change in the 

evidence base would resolve the controversy. 

o Priority based controversy: In some cases, the parties involved may agree on the fundamental aspects 

of  an  issue but disagree on  the  relative weighting, value, or  effectiveness of  specific  elements 

within the issue. 

o Criteria based controversy: A more profound controversy arises when parties cannot even agree on 

the criteria to evaluate an issue. 

o Worldview  based  controversy:  Finally,  some  controversies  reflect  fundamental  differences  in 

perspective and understanding, often tied to divergent worldviews. 

Hand (2007, 2008), on  the other hand, addresses  the question of whether and to what extent certain 

topics can be taught as controversial without pushing pupils toward a particular, ‘correct’ judgment. In 

order to address this, Hand proposes three criteria for determining when a topic should be treated as 

controversial: 

 Epistemic criterion: opposing views are supported by (epistemic) evidence or convincing arguments 

(Dearden, 1981); 

 Behavioural criterion:  individuals can be  identified who disagree with the statements and claims 

made about the topic (Bailey, 1975); 

 Political Criterion: views are not grounded in the values of a democratic constitutional state (2007, 

2008). 



4 |  RpB 49 (2026) 1, Art. 7, 1–16 
 

 

The approach proposed by Hand has been  the subject of criticism on two fronts. Firstly,  it has been 

argued that it fails to adequately take into account religious arguments. Secondly, it has been claimed 

that it does not sufficiently consider broader societal dynamics (Cooling, 2012; Hess & McAvoy, 2015). 

An  alternative perspective  is presented by  Stradling  in his  1984 Article. He draws  attention  to  the 

discrepancy between theoretical discussions of controversial issues and their practical implications in 

educational settings. According  to Stradling,  the challenge  for subject‐specific  teaching and  teachers 

does not lie in teaching about epistemically grounded controversies, understood as teaching topics that 

provoke opposing views supported by evidence. Instead, the challenge lies in teaching, addressing and 

reflecting  on  issues  that,  due  to  conflicting  value  systems  and  worldviews,  lead  to  divergent 

interpretations and approaches, with the potential to deeply divide society and classroom (Stradling, 

1984). 

Stradlingʹs perspective  is  relevant  for subject‐specific  teaching, particularly  in  the context of  Islamic 

religious education. Especially as research has demonstrated that teachers and educators tend to avoid 

potentially  controversial  topics  in  their  classrooms  (Anker & Lippe,  2018; Pollak,  Segal, Lefstein & 

Meshulam, 2018; Tuna, 2020; Herbst, 2022; Badawia, Topalović & Tuhčić, 2023; Stein et al., 2024) and 

that Islamic religious education teachers do not agree much with making their own position explicit 

(mean: 3.41 standard deviation: 1.542 on a scale of 1  to 6), according  to  the study by Kamcili‐Yildiz 

(2021). Moreover, studies from Germany show that (prospective) Islamic religious education teachers 

can hold attitudes  such as  conveying  religious  teachings and knowledge without questioning  them 

(Zimmer &  Stein,  2024),  along with  “only  a minimally developed  reflection on  their own  religious 

beliefs”  (Ulfat,  Engelhardt &  Yavuz,  2020,  pp. 4–5).  Such  attitudes  and  tendencies  are  difficult  to 

reconcile with the spirit of the principle of controversy, as it presupposes the reflection and evaluation 

of one’s own positions and beliefs as well as alternatives and requires the absence of  indoctrination. 

Building  on  these  considerations,  this  contribution  defines  controversy  as  epistemically,  socially, 

politically, or subjectively grounded differing and opposing positions and perspectives. 

3. Approaching Controversy in Islamic Discourses 

“The difference of opinion within my community is a mercy.” 

(ikhtilāfu ummatī raḥmatun)1  

Controversies, particularly differences of opinion and positions among religious authorities, have been 

identified, analysed, and discussed by Muslim scholars under  the  term  ikhtilāf, primarily within  the 

framework of Islamic legal discourse.2 Ikhtilāf has been both justified and legitimised in this context by 

Hadiths3,  including  the widely cited yet controversial Hadith:  ‘The difference of opinion within my 

community is a mercy/blessing.’ 

Even though the authenticity of this Hadith is disputed, both Muslim scholars and orientalist scholars 

agree that, whether it was fabricated or not, the widespread citation and recognition of this ‘Hadith’ 

indicate the acceptance of controversy understood in terms of plurality of opinion and as a principle of 

Islamic law (Bauer, 2021; Dziri, 2012; Paret, 1979).  

However, there are also hadiths that are seen as contrary to the aforementioned Hadith, including the 

one that speaks of a division of the community of Muslims (umma) into 72 or 73 groups, among which 

 
1 Imaam Muhammad Naasir‐ ud‐ Deen al‐ Albaanee, Silsilah al‐Ahaadeeth ad‐Da`eefah waʹl‐Mawdoo`ah, (58–62), as 

cited in islamicboard.com (2007) and wikiislam.net (2023).  
2 For detailed and linguistic definition of the term ikhtilāf, see Dziri (2012, pp. 62–63). 
3 Hadith  is defined as “Tradition, being an account of what  the Prophet said or did, or of his  tacit approval of 

something said or done in his presence” Robson (2012). 



M. Tuna   | 5 
 

 

only one group is rightly guided (Sunan Ibn Majah 3992, 3993)4 or the Hadith: “My nation will not unite 

on misguidance, so  if you see  them differing, follow  the great majority” (Sunan  Ibn Majah 3950).  In 

order  to  regulate  and  handle  the  rising  controversies  within,  these  hadiths  were  drawn  upon, 

particularly the last one, to establish consensus (iğmāʿ) as the most important source after Quran and 

Sunnah (Dziri, 2012; Hasan, 1971). 

In  this  context,  various  factors,  including  regional  and  methodological  differences,  gave  rise  to 

numerous controversies on different topics. These controversies contributed to diversity and plurality 

within  the Muslim  community5  and were,  at  times  perceived  as  problematic  and  challenging.  For 

instance,  it  is reported  that  the Abbasid Caliph al‐Mansur  (d. 158/775) sought to address  the  lack of 

uniformity  in  judicial practices,  as Qadis often  issued  conflicting  and  controversial  judgments. His 

secretary, Ibn al‐Muqaffa‘, identified this as a critical issue. During a pilgrimage to Mecca, al‐Mansur 

proposed to Imam Malik that al‐Muwatta, a compendium of the Sunnah of the Prophet as practiced in 

Medina, be adopted as the unified legal code for the caliphate. 

Imam Malik, however, disagreed  and persuaded  the Caliph  against  enforcing  such uniformity. He 

argued that different communities had developed their practices based on the reports and knowledge 

available to them, and imposing a singular legal framework would cause undue hardship. Instead, he 

advocated for allowing people to retain their localized practices. Al‐Mansur ultimately respected Imam 

Malikʹs advice, although he admitted he would have enforced it had Imam Malik complied with his 

wishes (Bauer, 2021; Masud, 2009). 

According to Bauer this tradition “says nothing less than that Mālik b. Anas, the leading figure of the 

Medinan legal scholars (and from whom the legal school named after him would emerge), consciously 

turns down the opportunity to make his legal doctrine the basis of a law that would be authoritative for 

the whole empire”, highlighting that controversy (ikhtilāf) or plurality of opinions was indeed desired 

and valued in Muslim tradition (Bauer, 2021, p. 124). 

Subsequently, a  considerable  corpus of  ikhtilāf works has been produced  since  the 3rd/9th  century. 

According to Kurnaz (2024), these works have served a variety of purposes, including the establishment 

of authority, the development of a framework for acceptable opinions, and the defence of oneʹs own 

position against other legal schools. An additional possible explanation for the rise of ikhtilāf works is 

that  the  compilation of  legal opinions  and  judgments  concurrently  limits  the  emergence of  further 

opinions and judgments, as individuals can rely on the existing corpus of material. 

This  brief  overview  of  the  development  and  understanding  of  ikhtilāf  within  Islamic  discourses 

illustrates  that,  although  it was  fundamentally  regarded  as  a divine mercy or blessing,  it was  also 

viewed as problematic in relation to society, particularly due to its divisive potential. This explains why 

Muslim efforts were primarily focused on the regulation of controversies through the establishment of 

consensus (iğmāʿ) and the numerous ikhtilāf works, while the potential of controversy as an educational 

resource for deepening pupilsʹ understanding of their own faith and those of their peers was largely 

neglected. Not only has the educational potential of ikhtilāf been overlooked, but the establishment of 

iğmāʿ, as it was frequently established ex post as a hegemonic interpretation—such as the iğmāʿ of the 

Prophet’s  companions,  which  was  considered  infallible  and  non‐abrogable—has  led  to  the 

 
4 All hadith in this work are taken from sunnah.com (accessed 17.03.25). 
5  In  the  context  of  Islamic  Jurisprudence  Al  Alwani  (2011,  pp. 65–66)  notes  that  various  schools  of  thought 

(madhāhib) emerged between the Hijrah and the middle of the third century within Ahl al‐sunnah. Among these, 

nine scholars or madhāhib were recorded, but only the schools of Abū Hanīfah, Mālik, al‐Shāfi‘ī, and Ahmad ibn 

Muhammad ibn Hanbal lasted. 



6 |  RpB 49 (2026) 1, Art. 7, 1–16 
 

 

marginalization of alternative positions and perspectives, as well as the potential disregard of changes 

in the evidence base.6 

4. Accepting Controversy as Plurality of Opinions and Avoiding Discord 

When  reviewing  the  history  of  Islam,  one  finds  numerous  reports  and  traditions  that  clearly 

demonstrate the Prophet, his community, and their successors tended to accept or tolerate controversies 

as differences or plurality of opinion, while particularly striving to avoid discord and division. 

For  instance,  recorded  in  al‐Bukhari  and  Muslim,  it  is  reported  that  during  the  Battle  of  the 

Confederates, the Prophet instructed his Companions not to perform the mid‐afternoon (ʿAṣr) prayer 
until they reached Banū Qurayzah. On the way, when the time for the prayer came, some Companions 

delayed the prayer as instructed, while others prayed immediately, interpreting the Prophetʹs words 

differently. When the matter was later presented to the Prophet, he did not disapprove of either group 

(Sahih al Bukhari 4119). 

Another similar incident is reported in Sahih al Bukhari (2410): ʿAbd Allāh ibn Masʿūd narrates: I heard 

a man reciting a verse  (of  the Holy Qur’an) but  I had heard  the Prophet reciting  it differently. So,  I 

caught hold of the man by the hand and took him to Allahʹs Messenger who said, “Both of you are right.” 

Shu`ba, the sub‐narrator said, I think he said to them, “Donʹt differ, for the nations before you differed and 

perished (because of their differences)”. 

These and other Hadith demonstrate  that during  the  time of  the Prophet, his  community  regularly 

sought his guidance and verdict. When faced with controversies, the Prophet would sometimes agree 

with  both  sides  or would disagree with  neither,  allowing  both  positions  to  stand. He would  then 

admonish those involved not to engage in discord and division over differences of opinion.  

After the Prophetʹs passing, there were incidents such as the question of who should succeed him and 

the controversy over the payment of Zakah—“obligatory payment […] for the benefit of the poor …” 

(Zysow,  2012). Although  the  companions  endeavoured  to  resolve  these  controversies based on  the 

Sunnah and  the Quran, differing  interpretations and understandings sometimes  led  to controversy, 

discord and divisions within  the community. Despite  these challenges, reports  indicate  that  leading 

figures treated their opponents with respect and brotherhood, and did not hesitate to acknowledge their 

correctness in various matters.  

For instance, it is reported that ʿAlī was once asked whether those who fought against him in the Battle 

of the Camel7 were polytheists. He said: “From polytheism they fled.” When asked whether they were 

hypocrites, he replied: “Hypocrites only rarely remember God.” When asked what in fact they were, he 

replied: They are our brothers who committed an injustice against us” (Al‐Alwani, 2011, p. 49). 

Building on  these historical  cases presented  above  and  additional  reports on how  the Prophet, his 

companions, Muslim scholars and  leaders addressed controversies, Al‐Alwani8 (1935–2016) —one of 

 
6 In order to maintain the focus on controversies (iḥtilāf) and avoid exceeding the scope of this paper, consensus 
(iğmāʿ) will not be discussed  in detail. For an  in‐depth and critical examination on the authoritative function of 

consensus (iğmāʿ) see Hallaq (2009, pp. 24–56), for a brief critical analysis Hourani (1964) and Jokisch (2016). 
7 “The Battle of the Camel”, or “The Battle of Jamal” (656 CE), was a battle between the forces of Caliph ʿAlī ibn Abī 
Tālib and an opposing faction led by ʿĀʾisha bint Abī Bakr (widow of the Prophet), Ṭalḥa ibn ʿUbayd Allāh and 
Zubayr  ibn al‐ʿAwwām.  It was named after  the camel  from which  ʿĀʾisha cheered on  the  fighters. For  further 
details, see Krämer (2007, p. 42). 
8 Taha Jabir al‐Alwani (d. 2016) was one of the most important Muslim scholars of the 21st century, known for his 

influential contributions to Islamic Jurisprudenz (fiqh) and intercultural dialogue, particularly his concept of Islamic 

minority rights (fiqh al‐aqallīyāt). For a brief overview of his extraordinary achievements and contributions, see his 

 



M. Tuna   | 7 
 

 

the most influential Muslim scholars of the 21st century—proposes the cultivation of a distinctly Muslim 

“Ethics of Disagreement”, aiming to avoid discord (khilāf) and divisions within the Muslim community. 

He calls: 

one of the most important obligations on Muslims in general and on those who work for Islam in particular 

– after belief in God – is to work for the unification of all Islamic groups and elements and to eradicate all 

factors  causing  discord  among  them.  If  this  goal  proves  impossible  to  achieve,  then  let  us  keep  our 

differences to the minimum and well within the ethics and norms of behavior set by our righteous forbears. 

Differences of opinion do not prevent a genuine meeting of hearts in order to bring about a renewal of the 

noble Islamic life. This can be achieved only when intentions are sincere and purely for the sake of 

God. When this becomes a reality, support and success from God will not be denied. (Al‐Alwani, 

2011, pp. 111–112). 

This call by him is accompanied by the assertion that “enemies of Islam” use “the strategy of ‘divide 

and  rule’  […]  facilitated by  the  existence of  rampant discord  (ikhtilāf)  in  the Muslim Ummah”  (Al‐

Alwani, 2011, p. 110). Moreover, he attributes the causes of contemporary controversy and discord to, 

inter alia, “adopting and following alien paradigms and aping others”, “ignorance of Islam or a deficient 

knowledge of Islam”, the colonialism and the European or Western orientation of some Muslims (Al‐

Alwani, 2011, pp. 109–114).  

Such a view and form of blaming can be problematic and counterproductive in several respects: 

a) It is ambivalent in its aim of cultivating an ethics of disagreement and empowering Muslims to 

accept and peacefully address  controversy. The use of  categorical attributions  such as  ‘us and 

them’  in Al‐Alwani’s  case,  “East  and West,” or Muslims  and  the West  can promote othering, 

prejudices, controversy, and discord within humankind, among religions, and worldviews. 

b) Blaming others can intentionally or unintentionally, serve as a strategy to deny and distract from 

one’s own issues and challenges—in this case, inner Muslim controversies. 

c) Blaming is also likely to hinder the goal that different opinions (controversy) should at least be 

tolerated or coexist, because they are essentially denied legitimacy. 

If we look beyond this problematic perspective and consider the numerous cases in the history of Islam 

and Muslims as suggested by Al‐Alwani,9 one can indeed find numerous role models and traditions 

that demonstrate that controversy among Muslim scholars and leaders has always existed and that this 

should not prevent us from treating each other as human beings openly and honestly with respect and 

dignity—just as our forebears, the Prophet, his companions, Muslim scholars, and leaders did. Thus, 

Al‐Alwani acknowledges the divisive potential of ikhtilāf and offers a comprehensive and constructive 

approach to engaging with controversies. Beyond, its divisive potential, he considers  ikhtilāf not as a 

threat but as a natural aspect of  Islamic discourse culture—one  that should, however be conducted 

within an ethical framework. This approach is not only theoretically significant but also holds practical 

relevance for Islamic religious education. Given its broad applicability and potential to foster a more 

reflective and constructive engagement with controversial positions and topics, this paper has chosen 

to focus on Al‐Alwani’s approach.  

After this brief overview of approaches within the Islamic tradition and Al‐Alwani’s contribution, the 

following section examines how controversy can be approached in the contemporary context of Islamic 

religious education. 

 
obituary in the American Journal of Islamic Social Sciences, written and signed by the International Institute of Islamic 

Though (IIT‐Family, 2016). 
9 Only a few examples could be discussed in the article. The numerous controversies and historical cases would go 

far beyond the scope of this article and would fill numerous books. 



8 |  RpB 49 (2026) 1, Art. 7, 1–16 
 

 

5. Approaching Controversy in the Current Context of Islamic Religious Education in Austria 
and Germany 

Islamic religious education,  like other subjects and disciplines,  is currently facing challenges such as 

digitalisation and  the pluralisation of society, which are  transformative  forces. Among other  things, 

these  forces  are  altering  the  way  people  communicate  with  one  another  and  informally  acquire 

knowledge, but also facilitating encounters across regional borders with individuals who have different 

opinions,  religions  or worldviews. At  the  same  time,  adolescents  experience  a  varying  degree  of 

socialisation depending on the background and orientation of their parents or guardians, be it religious, 

cultural or secular. Some are intensively socialised in their parents or guardians’ religion, culture and 

worldview, while others are socialised only minimally, or not at all. In addition, people can perceive, 

interpret,  and  evaluate  the  same  situation  or  matter  differently,  based  on  their  preconceptions, 

experiences, skills, and abilities, (Amin & Levrini, 2017) resulting in differing opinions (controversies). 

Furthermore, as highlighted in previous sections the content of Islamic religious education, Islam and 

Islamic tradition itself contains numerous controversies. 

Even though teachers would tend to avoid controversies in the classroom, particularly those that have 

the potential to deeply divide society and the classroom, research shows that they can nevertheless be 

brought up by students themselves. Teachers experience and perceive issues such as the headscarf and 

modest fashion, love and sexuality, homosexuality, evolution, and creation, as particularly challenging 

and controversial (Tuna, 2019). 

What makes these topics particularly challenging and controversial is that, even if certain tendencies 

exist within  the Muslim  community  and  society,  there  are diverse  opinions  and perspectives  both 

within the Muslim community and across society. This raises the question for teachers as to which view 

or position they should teach—particularly as a review of the curricula (BMUKK, 2011) and schoolbooks 

(Shakir, 2013) in Austria reveals that these generally focus on Muslim or Islamic commonalities, while 

differences of opinion (controversies) and the resulting plurality of practices are largely omitted.10 In 

addition,  socially  contentious  topics  such  as  the  headscarf  or  homosexuality  are  entirely  absent. 

Therefore, neither the curricula nor schoolbooks offer guidance to Islamic religious education teachers 

regarding controversial topics. The curriculum of the Islamic Religious Community in Austria (IRCA; 

ger. IGGÖ) only states, without going into further detail (IGGÖ, 2021, p. 8): 

Religious education takes into account the internal plurality, whether in terms of affiliation to various Sunni 

and  Shia  orientations  or  in  the  differing  degrees  of  religious  socialisation.  This  results  in  a  dialogical 

approach to teaching, which refers to the prior knowledge and experiences of the students. The goal is to 

develop pluralistic competence, fostering openness towards people  in the plurality of their  lifestyles and 

cultural‐religious backgrounds. Reflecting on the relationship between religion and tradition is considered 

essential in this process. 

 
10  According  to  Topalovic  (2018,  p. 83),  Islamic  religious  education  in Austria  lacks  a  systematic  analysis  of 

textbooks. For this paper, the textbooks and the curricula were briefly reviewed in order to verify and build upon 

the  findings  from  the  study  by Yağdı  (2023, pp.197–199)  regarding  the  habitus  of  Islamic  religious  education 

teachers in Austria. In Yağdı’s study, teachers report that no appropriate materials or textbooks are available for 

controversial topics such as homosexuality. As a teacher in the study remarks regarding this issue: “The book is 

then useless” (197). 

Analyses of German textbooks reveal a similar situation in Germany. For instance, Kiefer (2012), in his analysis of 

the textbooks Saphir 5/6 and EinBlick in den Islam 5/6, finds that they “portray an image of a unified Islam with a 

Sunni  orientation  and  omit  internal  differentiations” while  also  “avoiding  problematic  or  contentious  topics” 

(pp. 110–111). Similar tendencies emphasizing commonalities while ignoring internal differences, are also noted by 

Spenlen (2012), Kröhnert‐Othman (2012), and Akdemir, Kobeissi, Macgilchrist & Spielhaus (2023) in their analysis 

of German Islamic religious education textbooks. 



M. Tuna   | 9 
 

 

It  is therefore not surprising that, according to research, Islamic religious education teachers tend to 

avoid such topics altogether  if possible. If they cannot avoid them, then they try to present as many 

positions as possible  to avoid rejection  from students and parents. There  is no  further discussion or 

critical examination of differing opinions and positions; they are merely labelled (Tuna, 2020, 2021).  

The situation of the Islamic religious education discussed here and, in particular, the tendency and fear 

of  the  Islamic  religious  education  teachers  that  they  could  be  rejected  due  to  differing  opinions 

(controversies), highlight  the need  for positionally controversial  Islamic  religious education. Simply 

presenting  plurality  and  diversity  as  a  God‐given  potential  and  resource  is  insufficient.  This 

corresponds  to  learning  ‘about’  the  issue,  rather  than  learning  ‘from’  and  ‘within’  the  issue  and 

situation. The following section examines the positional controversy approach in detail. 

6. Positional Controversy in Islamic Religious Education: a Proposal 

“Ours is no more than an opinion.  

We do not oblige or coerce anyone into accepting it. 

Whoever has a better judgement, let him advance it.”11 

Denominational (Islamic) Religious Education, as taught in Austria and some German states, is defined 

as positional in that the classes are taught from the respective denominational religious tradition and 

“that speakers have located themselves within a religious tradition, discursivise it, make their discursive 

standpoint  transparent  to all, and provide  first‐person  statements”  (Schambeck, 2020, p. 36). This  is 

particularly desired and expected of teachers. They are expected to “present identifiable religious and 

theological positions  and  to make  their  origins  and possible  areas  of  applicability  transparent”  (1st 

principle of Coblenz Consent, akrk & rpi (2024)). 

Traditionally,  following  the  concept of  the denominational  triad,12 it  is assumed  and  expected,  that 

teachers  represent  the  denominational  position  of  the  respective  religion—more  precisely,  the 

perspective and position of the religious community responsible for the subject. For example, a teacher 

in Catholic Religious Education  is  in  theory  expected  to present  the positions  and  teachings of  the 

Catholic Church. This expectation is reflected in the publication of the German Bishops’ Conference, 

which states that “Religious education teachers teach with denominational awareness and sensitivity to 

diversity and are recognizable as Catholic or Protestant educators” (DBK, 2016, p. 33).  

However,  the  extent  to which  religious  education  teachers  actually  align with  this  assumption  in 

practice is more complex and nuanced. According to Fabricius ”[t]he outwardly visible denominational 

and church affiliation of religious education teachers, as representatives and witnesses of the Church 

and the message of Jesus Christ, is often misinterpreted as a defining characteristic. However, these are 

primarily formal framework conditions, and not all religious educators fully identify with them in their 

personal religious beliefs, with some only doing so partially” (Fabricius, 2022, p. 5). She supports this 

claim with survey data on Protestant religious education teachers in Schleswig‐Holstein (Pohl‐Patalong, 

Woyke, Boll, Dittrich & Lüdtke, 2016), which for example shows that only 25% of the respondents see 

themselves as representatives of the Protestant Church, while only 35% consider themselves authentic 

examples of their lived faith. Additionally, only about 42% state that they explicitly teach the Protestant 

faith in their lessons. 

 
11 Imam Abū Hanīfah as cited in Al‐Alwani (2011, p.58). 
12 In Germany and Austria, the concept of the trias has become firmly established in relation to the denominational 

nature of religious education. This concept refers to the original idea that the content, the teachers, and the students 

of a particular religious education class should belong to the corresponding religion or denomination (DBK, 2009, 

pp.50–56).  



10 |  RpB 49 (2026) 1, Art. 7, 1–16 
 

 

In  this  context,  Fabricius  distinguishes  between  denominational  positionality  and  individual‐religious 

positionality. The former “includes, the externally attributed confessional affiliation with the church and 

congregation  based  on  formal  church  membership”  and  an  “internally  directed  denominational 

positionality that emerges from personal experiences with denomination and denominational identity”. 

However, the externally assigned positionality does not necessarily align with the actual experienced 

and  perceived  denominational  positionality  of  religious  education  teachers.  In  contrast,  individual‐

religious positionality  is shaped “on  the one hand, by non‐denomination, personal  (internal directed) 

experiences of faith, such as belief in and experiences with God, as well as by experiences of non‐belief, 

doubt, and encounters with other religions and faith communities.” The individual‐religious positionality 

also possess an “externally  influencing dimension on  the  internal perspective,  for example,  through 

social, societal, and familial experiences.” (Fabricius, 2022, p. 5). 

Subsequently she states,  that “[p]ositionality dynamically  revolves around  the  relationship between 

internal and external aspects, as well as between denominational and individual‐religious dimensions. 

It is not a fixed, static concept, but rather a resonating and processual one, in which its construction is 

continuously shaped and reshaped based on personal experiences over the course of life.” (Fabricius, 

2022, p. 6) 

Building on Fabricius’ differentiation between denominational and individual‐religious positionality, it 

becomes evident that the traditional denominational framework does not seamlessly apply to Islamic 

religious education. While Fabricius illustrates how denominational affiliation and personal religious 

beliefs and identity may diverge among religious education teachers, Islamic religious education faces 

an even more fundamental structural challenge: it lacks a single denominational framework altogether. 

Islamic education in Germany and Austria—whether in Islamic theological studies at universities and 

colleges or in Islamic religious education at schools—does not follow this logic, nor is it able to do so.13 

This is primarily due to the fact that the Muslim community in Austria and Germany (and Europe more 

broadly) is highly pluralistic. 

This also brings with it a significant opportunity. It offers Muslims the chance to engage more deeply 

with their own traditions, teachings, and positions in the context of other Muslim traditions, teachings, 

and positions. Such an engagement can foster the development of their own judgements, positions, and 

perspectives.  However,  this  presupposes  that  Islamic  religious  education  teachers  transparently 

represent  the  position  of  (their  own  and)  the  plural,  multicultural  and  multidenominational 

perspectives  and  teachings  of  the  respective  religion  responsible  for  their  subject—in  this  case  the 

position of the responsible Muslim community (e. g. in Austria, the teachings of IGGOE)—and enable 

and  support  students  in  locating  themselves within  a Muslim  tradition  and  to  develop  their  own 

positions.  

For this approach to be effective, controversy—in the sense of incorporating differing Islamic opinions, 

traditions, and  teachings on relevant  topics—must be embedded within  Islamic religious education, 

 
13 For instance, Kamcili‐Yildiz (2021) notes in her work that ʺIslamic religious education in North Rhine‐Westphalia 

is organized intra‐confessionally, as it does not differentiate between Sunni and Shia students.ʺ (p. 189) She cites 

the curriculum as follows: ʺMuslim students participate in Islamic Religious Education regardless of their ethnic, 

cultural, or confessional background.” (KLP SEK I NRW – Islamischer Religionsunterricht, 2014, p. 9, as cited in 

Kamcili‐Yildiz (2021, p. 198)). At present, various Islamic religious education school projects exist in Germany. For 

example, Hessen offers Islamic religious education based on the curriculum of the Ahmadiyya, Islamic religious 

education following the curriculum of DITIB, as well as a state‐administered Islamic studies. To avoid exceeding 

the scope of  this paper,  it  is not possible  to go  into detail about  the various  initiatives at  this point. For a brief 

overview of the genesis, as well as the intra‐denominational and pluralistic character of Islamic religious education 

in Austria and Germany, see Tuna (2024, pp. 2–6) and for a detailed overview of the German context see Ulfat et 

al. (2020, pp. 10–33).  



M. Tuna   | 11 
 

 

since  Islam  encompasses  epistemic  controversies  as well  as  those  rooted  in  differing  criteria  and 

worldview (Hand, 2007, 2008; Dearden, 1981). For instance, epistemic controversies arise from differing 

hadiths or from hadiths in which the Prophet endorsed or tolerated various practices—for example, the 

aforementioned hadith regarding Qurʹan recitation. Furthermore, controversies exist due to differing 

evaluations of  the authenticity of certain hadiths or as a  result of different worldviews, such as  the 

debates on evolution and creation or  the debates on  the createdness of  the Qur’an  (khalq al‐Qur’an) 

between the Ashʿarites, who insisted that the Qur’an is uncreated and eternal, and the Muʿtazilites, who 

argued  that religious  truths must align with  logical principles and rejected  the notion  that anything 

besides  God  could  be  uncreated  and  eternal.  Furthermore,  behavioural  differences  and  varying 

perspectives have led to differing interpretations of Qurʹanic verses and hadiths, resulting in diverse 

opinions and practices. 

The acknowledgment and exploration of such differences in Islamic religious education are essential for 

several reasons. First, the plurality of Islamic traditions and beliefs, coupled with the diverse identities 

of Muslims in Europe, require an approach that reflects this reality. Second, the diversity of learners 

and  teachers  in  Islamic  religious education demands an environment where differing opinions and 

views are acknowledged, respected, and critically engaged. Finally, core educational goals of Islamic 

religious education, such as fostering religious maturity, cultivating informed judgment, and equipping 

students  to  engage  peacefully  and  constructively with  plurality,  necessitate  controversy  in  Islamic 

religious education. 

Addressing a topic controversially in the classroom does not merely mean ‘teaching or learning about’ 

the subject. On the contrary,  in Islamic religious education, the topic can and should be positionally 

addressed, taught and explored from an in‐perspective. However, this should not be limited to a single 

position. Instead, it should incorporate both the perspective and position of the religious community 

responsible for Islamic religious education and alternative perspectives and positions.  

In  this context,  in his  foundational article on “Controversial Topics  in Religious Education”, Herbst 

(2022)  raises,  among  other  things,  the  question: Which  topics  should  be  taught  controversially  in 

religious education? Consequently, he argues that “religious‐fundamentalist positions should not be 

[…] discussed in a controversial manner in religious education and thus be ennobled (equal treatment 

of extremism)” even if some teachers mistakenly consider this to be appropriate in light of principle of 

controversy. Furthermore, he asserts  that “chosen positions should be as publicly,  theologically and 

ecclesiastically plausible as possible” (Herbst 2022, pp. 356).  

This  position  is  to  be  affirmed  insofar  as  the  principle  of  controversy  in  religious  education—as 

formulated in the Schwerte and Coblenz Consent—is fundamentally based, among others, on following 

concerns and objectives:14  

1.  Addressing  topics  in  a  controversial  manner,  understood  as  the  inclusion  of  diverse  and 

(conflicting) perspectives and positions, aims to cultivate in students an appreciation for pluralism 

 
14 To be particularly recognized in the following two principles of the Schwerte Consent: controversy, which entails 

addressing topics with differing positions  in theology, the church, and society  in a controversial manner, while 

respecting human rights and scientific standards, and constructiveness, which promotes hopeful and justice‐oriented 

perspectives (Schwerter Konsent, 2023). Similarly, these principles are reflected in the principle of Coblenz Consent 

particularly  in the principle of controversy, which emphasizes  that CPRE should  foster critical engagement with 

diverse  religious  and  ideological  perspectives  and  positions,  enabling  students  to  take  a  stance,  evaluate 

alternatives, and engage in reasoned discourse, and in principle of respect, which underscores the importance of 

promoting respectful communication and open dialogue on differing positions between  teachers, students, and 

religious  perspectives  while  preventing manipulation  or  coercion  (akrk  &  rpi,  2024).  In  her  paper  on  “The 

Transformation of  the Beutelsbach Consensus  from an  Islamic Religious Pedagogical Perspective”, Ulfat  (2023, 

p. 137) identifies similar objectives for Islamic religious education as well. 



12 |  RpB 49 (2026) 1, Art. 7, 1–16 
 

 

and  the  ability  to  tolerate differing viewpoints  and positions,  a goal  that  also  aligns with  the 

concerns and objectives of Al‐Alwanis previously presented approach to controversy (ikhtilāf).  

2. Addressing topics in a controversial manner should foster students’ capacity for critical reflection 

and independent judgment, ensuring that they are neither indoctrinated nor overwhelmed.  

In  light of  these objectives, Herbst’s assertion  that  fundamentalist positions should not be accorded 

equal treatment is valid. Granting such positions equivalence in the classroom would entail the risk that 

students might adopt them uncritically. This, in turn, would undermine the aforementioned concerns 

and  objectives  of  the  principle  of  controversy,  as  well  as  the  broader  socio‐political  mandate  of 

education, which seeks to empower students for active participation in a pluralistic society. Given that 

fundamentalist positions often reject, devalue and categorically exclude alternative perspectives and 

positions, their equal and unqualified inclusion in the classroom would contradict the very foundations 

of democratic and pluralistic education.15  

This means that if the principle of controversy—which states that controversial topics must be presented 

as controversial—is applied  indiscriminately to all perspectives and positions, particularly  including 

fundamentalist‐religious or radical positions, it may overwhelm students or push them in a direction 

that violates the prohibition of indoctrination. Conversely, if the principle of controversy is restricted, 

this could, in certain cases, lead to a breach of the prohibition on indoctrination, which is intended to 

ensure that students are not influenced or manipulated in their opinion formation, as the concealment 

of certain positions would itself amount to a form of influence. 

However, Tuna’s study (2019) shows that fundamentalist‐religious and radical positions cannot always 

be kept out of  the  Islamic  religious education classroom but can be brought  in by students, even  if 

teachers try to avoid controversy. Especially in such cases, both denominational and individual‐religious 

positionality are necessary and indispensable, without overwhelming or indoctrinating students.  

Following Fabricius (2022, p. 8), it is important that teachers are aware of “their personal, professional, 

and pedagogical‐didactical competencies  in order  to create positional  transparency—to avoid subtle 

overwhelming.” Conversely, a lack of transparency or awareness regarding a teacher’s denominational 

and  individual‐religious  positionality  can  lead  to  unintended,  subtle,  and  unconscious  forms  of 

overwhelming, making it crucial for teachers to communicate their positionality transparently. In this 

context, Fabricius further emphasises, drawing on the approach of Hüttenhoff (2001, pp. 154–273), who 

advocates a “reflected positionalism”, which asserts that religious and ideological differences do not 

become apparent from an objective distance but only from a specific standpoint, the significance and 

necessity of a reflected positional awareness for teachers (Fabricius, 2022; Ulfat, 2023).  

In this sense, ‘positional controversy’ refers to the pedagogical approach of addressing topics—where 

appropriate —in  a way  that makes  controversial  and divergent  perspectives  and  positions  visible, 

subject  to  critical  examination,  and  open  to  discussion without  prescribing  or  indoctrinating  any 

particular  position  as  normative.  Thereby,  one’s  own  position—whether  that  of  the  teacher,  the 

respective faith community, or the students—should be made transparent, given space, and critically 

reflected upon in light of differing positions. 

 
15  In  this  context, Herbst  states  that  the  principle  of  controversy  applied  in  religious  education  can  promote 

“genuine goals of religious education”, such as students’ ability to make religion‐related judgments and to adopt 

different  perspectives. Moreover, drawing  on Hess  (2009)  and Hess  and McAvoys  (2015) work  he  states  that 

“particularly, democratic education as a fundamental principle of religious education can be strengthened through 

engagement with controversial topics (Herbst, 2022, p. 355). Ulfat (2023, p. 137) holds a similar view, emphasising 

that the principle of controversy should serve to make diverse religious perspectives accessible and promote among 

others critical reflection and perspective shifts. 



M. Tuna   | 13 
 

 

7. Conclusions 

For controversy and plurality to become integrated and normalized in Islamic Religious Education, they 

must be visibly practiced and celebrated in everyday classroom, not merely acknowledged in theory. 

This  involves  actively  incorporating differing  Islamic  traditions,  teachings,  and viewpoints  into  the 

curriculum and  teaching practice. Only by addressing  these differences  transparently and  fostering 

critical engagement can Islamic religious education fulfil its potential to cultivate the ability to engage 

peacefully with controversy and plurality. Embracing  ‘positional controversy’ as a core pedagogical 

principle and approach ensures  that students are empowered  to  locate  themselves within a Muslim 

tradition while developing  their  own  perspectives  and  judgments,  preparing  them  for meaningful 

participation in pluralistic societies. 

 

References 

Akdemir, Kübra; Kobeissi, Batol; Macgilchrist, Felicitas & Spielhaus, Riem (2023). Herausforderungen 

und  Ziele  des  Islamischen  Religionsunterrichts  –  eine Untersuchung  von  Bildungsmedien  und 

deren  Aneignung  im  Unterricht.  In  Anna  Körs  (Ed.),  Islam  in  der  Gesellschaft.  Islamischer 

Religionsunterricht  in  Deutschland  (pp. 141–162).  Springer  Fachmedien  Wiesbaden. 

https://doi.org/10.1007/978‐3‐658‐39143‐0_8 

akrk &  rpi  (2024).  Koblenzer  Konsent  zur  evangelischen  und  katholischen  Religionsdidaktik:  Theologische 

Positionalität  im  Kontext  religiöser  Bildung.  https://rpi‐ekkw‐

ekhn.de/fileadmin/templates/rpi/normal/bilder/Newsletter/November_2024/Konsent_zur_Religion

sdidaktik_08‐10‐2024.pdf 

Al‐Alwani,  Taha  Jabir  (2011).  The  ethics  of  disagreement  in  Islam.  International  Institute  of  Islamic 

Thought.  

Amin, Tamer G. & Levrini, Olivia  (2017). Converging Perspectives  on Conceptual Change: Mapping  an 

Emerging Paradigm in the Learning Sciences. Routledge. https://doi.org/10.4324/9781315467139 

Anker, Trine & Lippe, Marie von der (2018). Controversial Issues in Religious Education: How Teachers 

Deal  with  Terrorism  in  Their  Teaching.  In  Friedrich  Schweitzer  &  Reinhold  Boschki  (Eds.), 

Researching Religious Education: Classroom Processes and Outcomes (pp. 131–143). Waxmann. 

Badawia, Tarek; Topalović, Said & Tuhčić, Aida (2023). Von einer Phantom‐Lehrkraft zum Mister‐Islam: 

Explorative Studie zur Professionalität von Islamlehrkräften an staatlichen Schulen. Beltz Juventa.  

Bailey, Charles  (1975). Neutrality and Rationality  in Teaching.  In David Bridges & Peter Scrimshaw 

(Eds.), Values and authority in schools (pp. 124–132). Hodder and Stoughton. 

Bauer, Thomas (2021). A culture of ambiguity: An alternative history of Islam. Columbia University Press. 

https://doi.org/10.7312/baue17064 

BMUKK  (2011).  Bekanntmachung  der  Bundesministerin  für Unterricht,  Kunst  und  Kultur  betreffend  die 

Lehrpläne für den islamischen Religionsunterricht an Pflichtschulen, mittleren und höheren Schulen, BGBl. 

II  Nr.  234/2011  (rev.  25.05.2018).  https://www.ris.bka.gv.at/GeltendeFassung.wxe?Abfrage= 

Bundesnormen&Gesetzesnummer=20007378 

Cooling, Trevor (2012). What is a controversial issue? Implications for the treatment of religious beliefs 

in education. Journal of Beliefs & Values, 33(2), 169–181. https://doi.org/10.1080/13617672.2012.694060 

Dearden, Richard F.    (1981). Controversial  Issues and  the Curriculum.  Journal of Curriculum Studies, 

13(1), 37–44. https://doi.org/10.1080/0022027810130105 

DBK  (2009).  Die  bildende  Kraft  des  Religionsunterrichts:  Zur  Konfessionalität  des  katholischen 

Religionsunterrichts.  https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/veroeffentlichungen/deutsche‐

bischoefe/DB56‐5.%20Auflage.pdf 



14 |  RpB 49 (2026) 1, Art. 7, 1–16 
 

 

DBK  (2016). Die  Zukunft  des  konfessionellen  Religionsunterrichts:  Empfehlungen  für  die  Kooperation  des 

katholischen  mit  dem  evangelischen  Religionsunterricht.  https://www.dbk‐

shop.de/media/files_public/78dec341a816e6bd25867040e0ed289d/DBK_11103.pdf 

Dziri, Bacem (2012). Die Kultivierung des iḫtilāf als Beitrag zum innerislamischen Pluralismus. Hikma, 

(4), 59–72. 

Fabricius,  Steffi  (2022).  Art.  Positionalität,  Lehrende.  WiReLex. 

https://doi.org/10.23768/wirelex.Positionalitt_Lehrende.201013 

Hallaq, Wael B.  (2009). Authority, Continuity and Change  in  Islamic Law. Cambridge University Press. 

https://doi.org/10.1017/CBO9780511495557 

Hand, Michael (2007). Should we teach homosexuality as a controversial issue? Theory and Research in 

Education, 5(1), 69–86. https://doi.org/10.1177/1477878507073614 

Hand, Michael  (2008). What should we  teach as controversial? A defense of  the epistemic criterion. 

Educational Theory, 58(2), 213–228. https://doi.org/10.1111/j.1741‐5446.2008.00285.x 

Hasan,  Ahmad  (1971).  The  Argument  for  the  Authority  of  Ijmā.  Islamic  Studies,  10(1),  39–52. 

https://www.jstor.org/stable/20833013 

Herbst,  Jan‐Hendrik & Zimmermann, Mirjam  (2024). Der Koblenzer und der Schwerter Konsent als 

Beispiele  für  (gelungene)  Wissenschaftskommunikation?  Ein  tentativer  Vergleich.  Theo‐Web. 

Zeitschrift für Religionspädagogik, 23(2), 165–185. 

Herbst, Jan‐Hendrik (2022). Kontroverse Themen im Religionsunterricht. Konzeptionelle Grundlagen, 

empirische  Ergebnisse  und  zukünftige  Forschungsperspektiven.  Theo‐Web.  Zeitschrift  für 

Religionspädagogik, 21(2), 352–369. https://doi.org/10.23770/tw0266 

Hess, Diana E. (2009). Controversy in the Classroom. Routledge. https://doi.org/10.4324/9780203878880 

Hess, Diana  E. & McAvoy,  Paula  (2015).  The  Political  Classroom:  Evidence  and  Ethics  in Democratic 

Education. Routledge Taylor & Francis Group.  

Hourani, George F. (1964). The Basis of Authority of Consensus in Sunnite Islam. Studia Islamica, (21), 

13. https://doi.org/10.2307/1595035 

Hüttenhoff,  Michael  (2001).  Der  religiöse  Pluralismus  als  Orientierungsproblem:  Religionstheologische 

Studien. Evang. Verl.‐Anst.  

IGGÖ  (2021).  Ethische  Grundfragen  in  den  Lehrplänen  des  islamischen  Religionsunterrichts  in  der 

Sekundarstufe  II.  https://www.bmbwf.gv.at/dam/jcr:653760fc‐2cfd‐420c‐b73d‐

11b726d2b970/ethik_lp_islam.pdf 

IIIT‐Family (2016). In Celebration of the Life of Shaykh Taha Jabir al‐‘Alwani. American Journal of Islam 

and Society, 33(2), 13–18. https://doi.org/10.35632/ajis.v33i2.905 

islamicboard.com  (2007).  The  Weakness  Of  The  Ahaadeeth  Endorsing  Ikhtilaaf. 

https://www.islamicboard.com/threads/the‐weakness‐of‐the‐ahaadeeth‐endorsing‐

ikhtilaaf.35589/#gsc.tab=0 

Jokisch,  Benjamin  (2016).  ʾiğmāʿ  und  Globalisierung  —  Praktikabilität  und  Wandelbarkeit  des 

islamischen  Konsensusprinzips  in  der  Gegenwart.  In  Mouez  Khalfaoui  &  Bület  Ucar  (Eds.), 

Islamisches  Recht  in  Theorie  und  Praxis:  Neue  Ansätze  zu  aktuellen  und  klassischen  islamischen 

Rechtsdebatten (pp. 105–118). Peter Lang Edition. 

Kamcili‐Yildiz, Naciye (2021). Zwischen Glaubensvermittlung und Reflexivität: Eine quantitative Studie zu 

professionellen Kompetenzen von islamischen ReligionslehrerInnen. Waxmann.  

Kiefer, Michael  (2012).  »Saphir  5/6« und  »EinBlick  in den  Islam  5/6«  – kritische Anmerkungen  aus 

islamwissenschaftlicher  Perspektive.  In  Klaus  Spenlen  &  Susanne  Kröhnert‐Othman  (Eds.), 

Integrationsmedium  Schulbuch:  Anforderungen  an  islamischen  Religionsunterricht  und  seine 

Bildungsmaterialien (pp. 99–112). V & R Unipress. 

Krämer, Gudrun (2007). Geschichte des Islam. Beck.  

Kröhnert‐Othman,  Susanne  (2012).  Der  zugewanderte  Islam  in  Deutschland  –  Identitäten, 

Zugehörigkeiten  und  Lebensweltorientierung  in  Schulbüchern  für  den  Islamischen 



M. Tuna   | 15 
 

 

Religionsunterricht.  In  Klaus  Spenlen  &  Susanne  Kröhnert‐Othman  (Eds.),  Integrationsmedium 

Schulbuch: Anforderungen an islamischen Religionsunterricht und seine Bildungsmaterialien (pp. 139–155). 

V & R Unipress. 

KLP  SEK  I  NRW  –  Islamischer  Religionsunterricht,  2014.    https://www.schulentwicklung.nrw.de/ 

lehrplaene/upload/klp_SI/HS/ir/KLP‐SI‐IRU‐Endfassung.pdf 

Kurnaz,  Serdar  (2024).  Islamische  Rechtsgeschichte:  Spannung  zwischen  theologischer  und 

historisierender Geschichte des islamischen Rechts. Forum, 3(2), 15–34. https://doi.org/10.5771/2748‐

923X‐2024‐2‐15 

Masud, Muhammad Khalid  (2009).  Ikhtilaf al‐Fuqaha: Diversity  in Fiqh as a Social Construction.  In 

Zainah Anwar  (Ed.), Wanted: Equality  and  Justice  in  the Muslim Family  (2nd  edition)  (pp.  65–93). 

Musawah. 

Paret, Rudi (1979). Innerislamischer Pluralismus. In Ulrich Haarmann & Peter Bachmann (Eds.), Beiruter 

Texte und Studien: Vol. 22. Die  islamische Welt  zwischen Mittelalter und Neuzeit: Festschrift  für Hans 

Robert Roemer zum 65. Geburtstag (pp. 523–529). Steiner; Orient‐Inst. der Dt. Morgenländischen Ges. 

Pohl‐Patalong, Uta; Woyke,  Johannes; Boll, Stefanie; Dittrich, Thorsten & Lüdtke, Antonia E.  (2016). 

Konfessioneller  Religionsunterricht  in  religiöser  Vielfalt:  Eine  empirische  Studie  zum  evangelischen 

Religionsunterricht in Schleswig‐Holstein. Kohlhammer. https://doi.org/10.17433/978‐3‐17‐032215‐8 

Pollak, Itay; Segal, Aliza; Lefstein, Adam & Meshulam, Assaf (2018). Teaching controversial issues in a 

fragile democracy: defusing deliberation in Israeli primary classrooms. Journal of Curriculum Studies, 

50(3), 387–409. https://doi.org/10.1080/00220272.2017.1397757 

Robson, James (2012). Ḥadīth. In Peri J. Bearman (Ed.), Encyclopaedia of Islam New Edition Online (EI‐2 

English). Brill. 

Schambeck, Mirjam  (2020). Das Konzept  eines  positionell‐religionspluralen Religionsunterrichts  im 

Klassenverband:  ein Modell  in  der  Debatte  um  einen  zukunftsfähigen  Religionsunterricht.  In 

Thorsten  Knauth  &  Wolfram  Weiße  (Eds.),  Ansätze,  Kontexte  und  Impulse  zu  dialogischem 

Religionsunterricht (pp. 31–50). Waxmann. https://doi.org/10.15496/publikation‐84178 

Shakir, Amena (2013). Islamstunde. Schulbuchreihe Islamstunde. VERITAS. 

Schwerter  Konsent  (2023).  Die  3k3p‐Prinzipien  christlich‐religiöser  Bildung  in  der  Schule.  In  Jan‐

Hendrik Herbst, Claudia Gärtner & Robert Kläsener (Eds.), Der Beutelsbacher Konsens in der religiösen 

Bildung: Exemplarische Konkretionen  und  notwendige Transformationen  (pp.  205–206). Wochenschau 

Verlag. 

Spenlen,  Klaus  (2012).  »Saphir«  und  »EinBlick  in  den  Islam«  –  kritische  Anmerkungen  aus 

pädagogischer  Perspektive.  In  Klaus  Spenlen  &  Susanne  Kröhnert‐Othman  (Eds.), 

Integrationsmedium  Schulbuch:  Anforderungen  an  islamischen  Religionsunterricht  und  seine 

Bildungsmaterialien (pp. 113–137). V & R Unipress. 

Spielhaus, Riem (2018). Der Umgang mit innerreligiöser Vielfalt im Islamischen Religionsunterricht in 

Deutschland und seinen Schulbüchern.  In Zrinka Štimac & Riem Spielhaus  (Eds.), Schulbuch und 

religiöse Vielfalt (pp. 93–116). V&R unipress. https://doi.org/10.14220/9783737007481.93 

Stradling, Robert (1984). The Teaching of Controversial Issues: an evaluation. Educational Review, 36(2), 

121–129. https://doi.org/10.1080/0013191840360202 

Stein, Margit; Bösing, Eike; Kart, Mehmet; Lautz, Yannick von; Övelgönne, Amelie & Zimmer, Veronika 

(2024).  Religiös  begründete  Herausforderungen  und  islambezogene  Konflikte  in  der  Schule: 

Perspektiven  von  Lehrkräften  und  Schulsozialarbeiter:innen. Zeitschrift  Für  Praxisorientierte  (De‐

)Radikalisierungsforschung, 3(1), 83–120. 

Topalovic,  Said  (2018).  Schulbuchentwicklung  für  den  islamischen  Religionsunterricht.  ÖRF  – 

Österreichisches Religionspädagogisches Forum, 26(1), 80–87. https://doi.org/10.25364/10.26:2018.1.10 

Tuna, Mehmet H. (2019). Islamische ReligionslehrerInnen auf dem Weg zur Professionalisierung. Waxmann.  



16 |  RpB 49 (2026) 1, Art. 7, 1–16 
 

 

Tuna, Mehmet H.  (2020).  Islamic  Religious  Education  in  Contemporary Austrian  Society: Muslim 

Teachers  Dealing  with  Controversial  Contemporary  Topics.  Religions,  11(8),  392. 

https://doi.org/10.3390/rel11080392 

Tuna, Mehmet  H.  (2021).  Kontroversität:  Notwendigkeit  und  Herausforderung  in  der  Praxis  des 

(islamischen)  Religionsunterrichts.  Zeitschrift  für  Religionskunde,  9,  48–58. 

https://religionskunde.ch/images/Ausgaben_ZFRK/2021/Tuna_ZFRK_9‐2021.pdf 

Tuna,  Mehmet  H.  (2024).  Fundamentals  of  a  Pluralism‐Fostering  Islamic  Religious  Education: 

Navigating  Cultural  and  Religious  Dimensions  of  Plurality.  Religious  Education  119(4),  1–17. 

https://doi.org/10.1080/00344087.2024.2384690 

Ulfat,  Fahimah  (2023).  Überlegungen  zur  Transformation  des  Beutelsbacher  Konsenses  aus  einer 

islamisch‐ religionspädagogischen Perspektive. In Jan‐Hendrik Herbst, Claudia Gärtner & Robert 

Kläsener  (Eds.), Der Beutelsbacher Konsens  in der  religiösen Bildung: Exemplarische Konkretionen und 

notwendige Transformationen (pp. 135–144). Wochenschau Verlag. 

Ulfat, Fahimah; Engelhardt, Jan F. & Yavuz, Esra (2020). Islamischer Religionsunterricht in Deutschland: 

Qualität, Rahmenbedingungen und Umsetzung. Akademie für Islam in Wissenschaft und Gesellschaft 

(AIWG).  https://aiwg.de/wp‐content/uploads/2020/12/AIWG‐Expertise‐Isamischer‐

Religionsunterricht‐in‐Deutschland_Onlinepublikation.pdf 

Wehling, Hans‐Georg  (1977).  Konsens  à  la  Beutelsbach? Nachlese  zu  einem  Expertengespräch.  In 

Siegfried Schiele & Herbert Schneider (Eds.), Das Konsensproblem in der politischen Bildung (pp. 173–

184). Klett. 

wikiislam.net  (2023,  26.  November).  Mawdu’  (Fabricated)  and  Da’if  (Weak)  Hadiths. 

https://wikiislam.net/wiki/Mawdu%27_(Fabricated)_and_Daif_(Weak)_Hadiths 

Yağdı, Şenol (2023). Religionspädagogischer Habitus von islamischen ReligionslehrerInnen in Österreich: Eine 

rekonstruktive  Studie  zu  kollektiven Orientierungsrahmen  im  Kontext  (inter‐)religiösen  Lernens.  Karl‐

Franzens‐Universität Graz. https://unipub.uni‐graz.at/obvugrhs/content/titleinfo/8694117/full.pdf 

Zimmer,  Veronika  &  Stein, Margit  (2024).  Zwischen  Tradition  und Moderne.  Springer  Fachmedien. 

https://doi.org/10.1007/978‐3‐658‐44804‐2 

Zysow, Aron  (2012). Zakāt.  In Peri  J. Bearman  (Ed.), Encyclopaedia  of  Islam New Edition Online  (EI‐2 

English). Brill. https://doi.org/10.1163/1573‐3912_islam_COM_1377 

 

 

 


