Religionspddagogische Beitrdge. Journal for Religion in Education University
RpB 49 (2026) 2, Art. 1, 1—16; https://doi.org/10.20377/rpb-1981 of Bamberg

Press

Christlich-Islamischer Religionsunterricht im Teamteaching.
Weiterentwicklung lokaler Theorien fiir eine interreligiose Didaktik im
Sinne der Fachdidaktischen Entwicklungsforschung

Agnes Gmoser® / Wolfgang Weirer?

aUniversitat Graz

Kontakt: agnes.gmoser@uni-graz.at / wolfgang.weirer@uni-graz.at
ORCID: 0000-0002-4332-3251 / 0000-0002-5390-3954

eingereicht: 11.08.2025; {iberarbeitet: 15.12.2025; angenommen: 05.01.2026

Zusammenfassung: Im Beitrag wird der Forschungsfrage nachgegangen, welche Chancen und Herausforderungen
die Lehrenden von religionskooperativen Unterrichtseinheiten (katholisch, evangelisch, islamisch) beziiglich des
spezifischen Settings des Teamteachings erkennen. Ihre Perspektiven auf das Projekt, das in das Forschungsformat
der Fachdidaktischen Entwicklungsforschung eingebettet ist, wurden in einer reflektierenden Gruppendiskussion
nach den Unterrichtssequenzen erhoben. Die Ergebnisse zeigen unter anderem die Notwendigkeit
vertrauensbildender Mafinahmen, gemeinsamer Zielklarungen sowie der Rollenklarung und -verteilung vor dem
als sehr anspruchsvoll wahrgenommenen Teamteaching. Interkonfessionelle Unterschiede traten zugunsten
interreligioser Unterschiede in den Hintergrund.

Schlagwarter: Interreligioses Lernen; Teamteaching; Fachdidaktische Entwicklungsforschung; lokale Theorien

Abstract: The article addresses the research question of what opportunities and challenges the teachers of
interreligious teaching units (Catholic, Protestant, Islamic) recognize regarding the specific setting of team teaching.
Their perspectives on the project, which is embedded in the research format of Design Research, were gathered in
a reflective group discussion after the teaching sequences. The results highlight, among other things, the necessity
of trust-building measures, joint goal clarifications, and the clarification and distribution of roles prior to the team
teaching, which was perceived as very demanding. Interconfessional differences receded in favor of interreligious
differences.

Keywords: interreligious education; team teaching; Design Research; local theories

l. Kontext, Forschungsstand und Forschungsfrage

Die zunehmende religidse und kulturelle Vielfalt in mitteleuropéischen Gesellschaften verandert die
gesellschaftlichen und politischen Erwartungen an religiose Bildung in offentlichen Schulen.
Religionsunterricht soll nicht nur in spezifische religiose Traditionen einfiihren, sondern auch zur Inte-
gration, zum sozialen Zusammenhalt und zum demokratischen Zusammenleben beitragen (Baumert &
Teschmer, 2025; Kraml, Rees, Sejdini & Weirer, 2018; Lindner, Schambeck, Simojoki & Naurath, 2017;
Riegel, 2018). Die Religionspddagogik steht vor der Herausforderung, Wege zu finden, um den
Anforderungen von Globalisierung, religiosem Pluralismus und der Politisierung von Religion gerecht

zu werden.

Angesichts dieser notwendigen Transformationsprozesse wurde in den letzten beiden Jahrzehnten von
Seiten der katholischen und evangelischen Religionspadagogik u. a. eine Reihe von Konzepten fiir inter-
religiose Bildungsprozesse entwickelt (vgl. dazu Barnes, 2012; Boehme, 2023; Freuding, 2022;



2| RpB 49 (2026) 2, Art. I, I-16

Khorchide, Lindner, Roggenkamp, Sajak & Simojoki, 2022; Meyer, 2019; Meyer & Tautz, 2020; Nipkow,
2005; Schambeck, 2013; Schreiner, Sieg & Elsenbast, 2005; Schweitzer, Ulfat & Boschki, 2023; Unser, 2021;
Woppowa & Caruso, 2021). Die Erwartungen an derartige Konzepte sind vielfaltig und reichen von der
Forderung von Respekt und Dialogfdhigkeit bis hin zur Pluralitats- und Ambiguitatskompetenz der
Schiiler*innen.

Die Diskussion im deutschen Sprachraum dreht sich um die konzeptionelle, organisatorische und
didaktische Implementierung interreligioser Bildungsprozesse: Geht es — im Sinne einer klassischen
Weltreligionendidaktik (Dressler, 2003; Koch, 2021; Lachmann, 2010) — um ein , Lernen iiber (andere)
Religionen” oder kommen die Positionen und Eigenarten anderer Konfessionen und Religionen auch
durch authentische Perspektiven, z. B. durch ,Native Speaker” zur Sprache (vgl. Schambeck, 2022;
2024)? Ein zentrales Anliegen ist dabei die Adaptierung des konfessionell gebundenen Religions-
unterrichts, in dem (zumindest in Osterreich nach wie vor weitgehend) Schiiler*innen nach ihren
formalen Religionszugehorigkeiten getrennt unterrichtet werden, um interreligiose Lernchancen zu
erdffnen (Gmoser & Weirer, 2019; Krobath & Taschl-Erber, 2023; Rothgangel & Weirer, 2025). Karlo
Meyer und Monika Tautz weisen darauf hin, dass unter ,interreligiosem Lernen” verschiedenste
Anliegen subsumiert werden. Sie unterscheiden dabei vier iibergreifende Akzentsetzungen: einen auf
religionswissenschaftliches Vorgehen und Verstehen zielenden Unterricht, ein existentielles,
dialogisches Durchdenken von Impulsen anderer religioser Vorstellungen, das Klaren von schwierigen
Uberschneidungssituationen und letztlich das gesellschaftliche Engagement im Religionsdialog (vgl.
Meyer & Tautz, 2020).

Neben der stattlichen Anzahl wissenschaftlicher Arbeiten zu diesem Thema gibt es viele interreligicse
Schulprojekte, die aus der Praxis heraus ohne wissenschaftliche Begleitung entstanden sind. Dies fiihrt
zu einem spiirbaren ,gap” zwischen interreligioser Praxis einerseits und theoretischen Konzepten
andererseits.

Die Wahrnehmung dieses Spannungsverhiltnisses zwischen Theorie und Praxis inspirierte zur
Konzeption des Forschungs- und Entwicklungsprojektes ,,Christlich-Islamischer Religionsunterricht im
Teamteaching” !, das seit 2018 an verschiedenen Osterreichischen Schulen religionskooperativen
Unterricht erprobt. Interreligioses Lernen wird in diesem Projekt gezielt als ,,Begegnungslernen” (vgl.
Boehme, 2023) konzipiert, als Anliegen dieser Lernform wurden (unter anderen) definiert:
Themenbezogenes Wissen tiber christliche und islamische Perspektiven zu erlangen; eigene Haltungen
reflektieren und sich der personlichen Vorannahmen in Bezug auf Religion(en) bewusst werden;
Sensibilitat fiir religiose Vielfalt entwickeln; Interesse fiir Angehorige anderer Religionen und ihre
Zugange zu Religion wecken; am Modell des Dialogs im Teamteaching Impulse fiir den eigenen
Umgang mit Personen unterschiedlicher religioser Pragung erhalten; wechselseitige Wertschitzung,
Respekt und Empathie einiiben; religiose Sprachfahigkeit erweitern (Gmoser et al., 2024, S. 202).

Im konkreten Setting unterrichteten jeweils eine katholische und eine islamische Religionslehrkraft
muslimische und katholische Schiiler*innen in einem gleichberechtigen Teamteaching, das durch eine
professionelle Kooperationsform gekennzeichnet ist (zu verschiedenen Teamteaching-Modellen und
deren Umsetzung im gegenstandlichen Projekt vgl. Wenig, 2024, S. 114-120). Das Projekt wurde in
einem multimethodischen Verfahren evaluiert (Weirer, 2024, S. 40). Ziel des genannten Projekts war es
nicht, ein neues Organisationsmodell von Religionsunterricht zu entwickeln, sondern interreligitse
Kooperation im Rahmen des konfessionellen Religionsunterrichts zu erproben und auf Basis der
Erfahrungen Bausteine einer Didaktik interreligioser Lernprozesse im Teamteaching zu entwickeln.
Mittlerweile liegt zu den Erkenntnissen aus diesem Projekt eine Reihe von Publikationen vor

! Das Projekt wurde vom Osterreichischen Wissenschaftsfonds (FWF) gefordert (Projektnummer P 34282);
Website des Projekts: https://interreligioese-bildung.uni-graz.at



A. Gmoser, W. Weirer |3

(Feichtinger & Yagdi, 2024; Gmoser, 2023; Gmoser, Kramer & Weirer, 2024; Kramer, 2023; MeSanovi¢,
2023; Weirer, Wenig & Yagdi, 2024; Wenig, 2024; Yagdi, 2024; 2025).

Das Projekt wurde im Rahmen des Forschungsformats Fachdidaktischer Entwicklungsforschung
(Gartner, 2022; Prediger et al., 2013; Prediger & Link, 2012) angesiedelt, das darauf abzielt, Liicken
zwischen Unterrichtspraxis und didaktischer Theoriebildung zu schlieflen. Dieser Forschungszugang
versteht sich als ein vernetztes, prozessorientiertes und zyklisches Vorgehen, um Theorie und Praxis
miteinander zu verbinden. Forschung und Entwicklung werden so verkniipft, dass wissenschaftliche
Theorien iiber das Lehren und Lernen weiterentwickelt werden und relevante Produkte fiir die
Unterrichtspraxis entstehen (Prediger et al., 2012, S. 452).

I:

Lerngegenstdnde

spezifizieren und
strukturieren

Il
Design
(weiter-Jentwickeln

Fachdidaktische
Entwicklungsforschung

11:
Designexperimente
durchfiihren und

auswerten

IV:
Lokale Theorien
(weiter-Jentwickeln

Abbildung 1: Die vier Schritte der Fachdidaktischen Entwicklungsforschung

Ein wesentliches Ergebnis des Projekts war die Entwicklung von lokalen Theorien zu Christlich-
Islamischem Teamteaching (siehe Schritt IV in Abb. 1) — konkret in der Form von 12 Thesen zu diesem
Unterrichtssetting (Gmoser et al, 2024). Unter ,lokalen Lehr-/Lerntheorien’ versteht das
Forschungsformat fachdidaktischer Entwicklungsforschung ,einzelfalliibergreifende Beobachtungen”
(Gmoser et al., 2024, S. 201) in Bezug auf einen bestimmten Lerngegenstand. Im Unterschied zu ,grofSen’
Theorien zielen ,lokale’ Lehr-/Lerntheorien nicht auf gegenstandsiibergreifende Reprasentativitit ab,
beinhalten aber Aussagen iiber Gelingensbedingungen der jeweiligen Lernprozesse. Claudia Gértner
beschreibt den Entstehungsprozess valider lokaler Theorien wie folgt: ,Den Anspruch, eine lokale
Theorie zu bilden [sic!] entwickelt eine entsprechende Forschung dann, wenn es ihr gelingt, in den
unterschiedlichen Zyklen durch Fallvergleich Muster zu erkennen, die auch losgeldst vom konkreten
Kontext plausibilisierbar sind [...]. In diesem spezifischen Sinn konnen die Ergebnisse dann als valide
[...] bezeichnet werden.” (Gartner, 2018, S. 19)

Im Sinne der dem Forschungsformat zugrunde liegenden iterativen Vorgehensweise von Forschung
und Designentwicklung wurde mittlerweile ein zweiter Unterrichtszyklus entwickelt, durch den die
zundchst entstandenen lokalen Theorien gepriift und modifiziert werden sollten. Bislang fand in diesem
zweiten Zyklus eine Unterrichtsreihe an einem Grazer Gymnasium statt. Eine entscheidende konzep-
tuelle und organisatorische Weiterentwicklung bestand darin, dass auch der evangelische Religions-
unterricht sich am Projekt beteiligte und die Unterrichtssequenzen im Teamteaching daher nicht von
zwei, sondern von drei Lehrpersonen entwickelt und durchgefiihrt wurden und dass auch evangelische
Schiiler*innen daran teilnahmen. Der gesamte Unterricht im Teamteaching wurde teilnehmend



4| RpB 49 (2026) 2, Art. I, 1-16

beobachtet und videografiert, zudem gab es nach einigen Monaten ein reflektierendes Gruppen-
gesprach mit den beteiligten Lehrpersonen.

Der vorliegende Beitrag analysiert diese Gruppendiskussion mit der katholischen, der evangelischen
und der islamischen Lehrperson und geht der Forschungsfrage nach, welche Chancen und Heraus-
forderungen sich aus deren Sicht beziiglich des religionskooperativen Unterrichtssettings zeigen. Ein
besonderer Fokus der Analyse des Gesprachs liegt dabei auf der Frage, inwiefern sich die didaktischen
Bedingungen, die Planung, Konzeption und Durchfithrung des Unterrichts verdndern, wenn die
Aufmerksamkeiten und Hypothesen aus dem ersten Forschungszyklus gezielt beriicksichtigt werden.
Es handelt sich bei diesem Beitrag somit um keine generelle Evaluierung des Unterrichts, sondern um
die spezifische Retrospektive der beteiligten Lehrpersonen.

Die Struktur des Beitrags orientiert sich an den Schritten, die das Format der Fachdidaktischen
Entwicklungsforschung kennzeichnen (siehe Abb. 1). Datenquelle fiir die Analyse und Reflexion sind
vorrangig die in der Gruppendiskussion zum Ausdruck gebrachten Perspektiven der Lehrpersonen
und nur zum Teil die tatsdchliche Unterrichtsbeobachtung. Zunéchst wird die Phase des Spezifizierens
und Strukturierens des Lerngegenstandes beschrieben (Schritt I, siehe 2.1), in weiterer Folge geht es
darauf aufbauend um die Phase der Designentwicklung der konkreten Unterrichtseinheiten (Schritt II,
siehe 2.2). Die Beschreibung der Durchfiihrung sowie der Reflexion und Auswertung der Unterrichts-
designs (Schritt III, siehe 2.3) schlieflen den deskriptiven Abschnitt des Beitrages ab. Resiimierend und
abschlieBend werden neue lokale Theorien formuliert (Schritt IV, siehe 3), die den aktualisierten
(Zwischen-)Stand von Aspekten einer Didaktik religionskooperativer Lehr-/Lernprozesse im
Teamteaching widerspiegeln.

2. Analyse der Gruppendiskussion mit den beteiligten Lehrpersonen

Im Frithjahr 2024 fanden in einer 4. Klasse (8. Schulstufe) eines Grazer Gymnasiums zwei Einheiten
(jeweils Doppelstunden) im katholisch-evangelisch-islamischen Teamteaching statt. Insgesamt nahmen
24 Schiiler*innen daran teil, davon zehn katholische, vier evangelische und acht muslimische
Schiiler*innen sowie zwei ohne religidses Bekenntnis. Die Planungen fiir das Projekt fanden im Verlauf
des Wintersemesters 2023/24 an der Universitdt Graz statt, wobei die drei Lehrpersonen von einem
interreligiosen Forschungsteam begleitet wurden.

Einige Monate spiter fiihrte das Forschungsteam mit den drei Lehrpersonen und zwei Vertreter*innen
der kirchlichen Schulaufsicht (evangelisch und katholisch) eine Gruppendiskussion durch, um die
Unterrichtseinheiten aus einiger zeitlicher Distanz zu reflektieren. Das Gesprach dauerte etwas mehr
als eine Stunde und wurde von einem Mitglied des Forschungsteams entlang eines strukturierten
Leitfadens moderiert, wobei auch Raum fiir spontane Beitrdage gelassen wurde.

Nach einer Einleitung zu Intention und Anlage der Gruppendiskussion widmete sich das Gesprach im
ersten Hauptteil der Reflexion der gemeinsamen Planungsphase im Team der beteiligten
Religionslehrpersonen unter Begleitung des Projektteams. Immer wieder wurden von den
Lehrpersonen auch die organisatorischen Rahmenbedingungen thematisiert. Weitere Einschiibe
betrafen die Beteiligung sowie potenzielle ,,Outcomes” der Schiiler*innen aus dem Projekt sowie die
konkrete Unterrichtsform des Teamteachings. Der zweite Hauptteil der Gruppendiskussion widmete
sich der Reflexion des konkreten Unterrichtsprozesses. Abschliefend wurde ein generelles Fazit aus
dem Projekt gezogen, wobei auch mogliche Veranderungsoptionen zur Projektanlage diskutiert
wurden.

Im Folgenden werden die wichtigsten Erkenntnisse aus der Gruppendiskussion dargestellt, die durch
eine eingehende Analyse des Gesprachs gewonnen werden konnten.



A. Gmoser, W. Weirer |5

2.1 Lerngegenstinde spezifizieren und strukturieren

Unter der ,Spezifizierung und Strukturierung des Lerngegenstands” wurde fiir dieses
religionskooperative  Setting verstanden, dass die drei Lehrpersonen (gemeinsam) ihr
Grundverstidndnis von Religionsunterricht und vor allem von interreligiosem Lernen abklaren, die
gewiinschten Ziele eruieren und sich darauf aufbauend auf die konkreten Themen fiir die gemeinsamen
Unterrichtseinheiten einigen.

2.1.1 Inhaltlicher Austausch und Stiarkung des Vertrauens

In einem ersten Treffen wurden die Lehrpersonen durch das Forschungsteam angeleitet, ihre
Vorstellungen von interreligiosem Lernen zu formulieren. Danach kamen alle Beteiligten dariiber ins
Gesprach, bevor sie daraus ihre gemeinsamen Ziele ableiteten. AnschliefSend arbeiteten die Lehrper-
sonen auf der Grundlage von Texten aus der Bibel und dem Koran zum dort fundierten Menschenbild
und der daraus resultierenden Schopfungsverantwortung. Dieser Austausch iiber die Zugange der
beiden Religionen blieb den Lehrpersonen in guter Erinnerung: ,, Was fiir mich personlich gut war, war
dieses allererste Treffen hier, wo wir zur Schopfung gearbeitet haben mit diesem Papier, wo wir
Gemeinsamkeiten und Unterschiede herausgearbeitet haben. Das war gut, dariiber ins Gespréch zu
kommen” (ELP, 21-23). An dieser Gesprachssequenz ist insgesamt deutlich zu erkennen, wie wertvoll
der den Unterrichtseinheiten bewusst vorgelagerte inhaltliche Austausch fiir die Lehrpersonen war —
einerseits fiir ihre personliche fachliche Weiterbildung, andererseits aber auch fiir die Starkung des
Vertrauensverhaltnisses, das — so wurde durch den ersten Zyklus deutlich — eine wichtige Basis fiir eine
gelungene Zusammenarbeit ist.

2.1.2 Themenwahl

Danach folgten erste Uberlegungen zur thematischen Ausrichtung der religionskooperativen
Unterrichtseinheiten. Die Themenwahl war fiir die Lehrer*innen herausfordernd, sie stellten sich
Fragen wie: ,[W]elche Themen kénnen wir nehmen, was ist da gleich, was sind die Unterschiede, was
kann man machen, wie wird das akzeptiert von den Schiilern und Schiilerinnen? Ja, weil da muss man
auch auf die Themen achten, weil manche Themen sind wirklich nicht so gut akzeptiert” (ILP, 88-91).
Grundlage war eine Liste mit Themenvorschldgen, die das Forschungsteam aus dem ersten Zyklus als
relevante und interessante Themen eruiert hatten — sie waren aber frei in der Wahl, weil sie ihre
Religionsgruppen am besten kannten und somit die Lernvoraussetzungen und Interessen der
Schiiler*innen gut abschitzen konnten. Nach den ersten Gespréchen entschieden sie sich dafiir, in der
ersten Doppeleinheit , Heilige Schriften” zu thematisieren, denn: ,, Weifst du warum: Ich und andere,
wir teilen einen Raum. Und die Bibel und der Koran stehen auf der Seite im Regal. Die Kinder fragen
so oft: ,Diirfen wir die Bibel anschauen?” —,Ja, du kannst sie gerne nehmen.” Oder: ,Diirfen wir den
Koran nehmen?’ Und von dem ist dann einfach die Idee gekommen, weil ich das Gefiihl habe, die
Kinder haben noch immer die Vorstellung: Alles, was anders ist, darf ich nicht angreifen” (ILP, 161-
165). Die Schiiler*innen sollten demnach zunéchst einen grundlegenden Zugang zu den Heiligen
Schriften des Christentums und des Islam bekommen, aber dann auch konkrete Einblicke in deren
Inhalte.

Die Entscheidung fiir das Thema fiir die zweite Doppelstunde gestaltete sich schwieriger. Fest stand fiir
die Lehrpersonen, dass es ein Thema sein sollte, bei dem das personliche Erleben und die Praxis von
Religion deutlich wird. So war zunéchst angedacht, die Bedeutung des Gebets in den Religionen zu
wahlen. Dies dnderte sich jedoch im Verlauf der weiteren Planungen, und die Lehrpersonen
entschieden sich dazu, das Thema , Religion im Alltag” offener zu halten. In der Gruppendiskussion
wurde deutlich, dass die Lehrpersonen diesen personlichen Zugang zu Religion als wichtig und
spannend empfinden. So resiimiert die katholische Lehrperson: Die zweite Doppeleinheit ,, war das



6| RpB 49 (2026) 2, Art. I, 1-16

Interessantere, weil die Praxis kam, wie leben wir eigentlich, was wir glauben und wo sieht man das
[...]” (KLP, 129-131).

Bei der Fokussierung der Themen mussten auch Abstriche gemacht werden, da nicht alle Ziele und
Erwartungen adressiert werden konnten. So kamen konfessionelle Unterschiede zwischen
katholischem und evangelischem Christentum kaum zur Sprache, da sie ,nur in Bezug auf den
biblischen Rahmen” (ELP, 612) vorkamen.

2.1.3 Setting und didaktische Uberlegungen

In dieser vorbereitenden Phase wurde den Lehrpersonen von Seiten des Forschungsteams auch
vermittelt, wie — basierend auf den Erkenntnissen des ersten Zyklus — gutes Teamteaching in Form der
,Ko-Konstruktion’ gelingen kann. So wurden sie, neben der Umsetzung der bereits beschriebenen
vertrauensstarkenden Mafinahmen, darauf aufmerksam gemacht, dass sie einen Unterricht miteinander
—und nicht neben- oder hintereinander — anstreben sollten. Zudem wurde das durch die Kooperation
entstehende Gruppensetting reflektiert. Im gemeinsamen Unterricht, der im Fach Religion in dieser
Form nie stattfindet, wiirden beispielsweise die evangelischen Schiiler*innen merken, ,,dass sie halt die
Wenigen sind. Also selbst islamische Schiiler sind mehr als evangelische” (ELP, 640-641).

Die Lehrpersonen wurden auch {iiber mogliche Otheringstrukturen in interreligiosen Settings
aufgeklart, um diese in der Planung (soweit das moglich ist) zu vermeiden bzw. sensibel dafiir zu sein.
Dementsprechend hielt die islamische Lehrperson fest: ,, Wir haben darauf geachtet, dass es nicht so ist:
,Du bist muslimisch, du gehst in diese Gruppe’, sondern eben mit Farben gearbeitet, dass sie anhand
der Farben sehen, mit wem sie in einer Gruppe sind. Und das hat gut funktioniert” (ILP, 538-540).

2.1.4 Rahmenbedingungen

Im ersten Zyklus des Projekts wurde deutlich, dass bereits die ersten Uberlegungen zum Lerngegen-
stand stark von &dufieren Rahmenbedingungen beeinflusst werden. So konnen beispielsweise die
vielfdltigen Erwartungen an den gemeinsamen Unterricht von verschiedenen Seiten — der Schulleitung,
den involvierten Religionsgemeinschaften, den Eltern und nicht zuletzt den beteiligten Lehrer*innen
und Schiiler*innen selbst — zum Teil sehr hoch gesetzt sein und zu einer emotionalen Aufladung oder
zu Uberlastung der Lehrpersonen fithren (Gmoser et al., 2024, S. 203). Die drei Lehrer*innen schilderten
in der Gruppendiskussion, dass die Umsetzung an ihrer Schule seitens der Schulleitung sehr deutlich
gewiinscht war, was auch mit deren personlicher Einstellung zum (konfessionellen) Religionsunterricht
verbunden war: ,,Das kam ja auch vom Direktor, der das Projekt total unterstiitzt. Weil er sagt, das ist
wichtig, weil genau, das ist ja eine Alltagssituation fiir die Jugendlichen, das ist ja nichts
Auflergewohnliches, dass wir zusammensitzen. Er ist ja sehr skeptisch mit dieser Aufteilung in den
konfessionellen Religionsunterricht, merke ich immer wieder. Darum hat er das sehr unterstiitzt, dass
wir das machen sollen” (KLP, 437-441). Im Gruppengesprach wurden aber auch die eigenen
Motivationen deutlich: ,Und ich glaube, gesellschaftlich ist es extrem wichtig, dass die miteinander in
Kontakt kommen und nicht nur iiber Mathe gemeinsam lernen, sondern sich auch {iiber Religion
gemeinsam austauschen” (ELP, 818-819). Dass auch die (formelle) Zustimmung und Unterstiitzung der
Eltern sowie der Religionsgemeinschaften einen wesentlichen Einfluss auf einen positiven Verlauf
kooperativer Projekte hat, betonten die Lehrpersonen ebenso. Eine Lehrperson dufierte Unverstandnis
dafiir, dass sich Eltern eines Schiilers gegen seine Teilnahme an den Einheiten entschieden und auch
ein telefonisches Gesprach nichts an dieser Entscheidung andern konnte (ELP, 54-57; 61-62; 72-73).

2.2 Design (weiter-)entwickeln

Die Entwicklung des Designs der Unterrichtseinheiten fand ebenfalls mit Unterstiitzung des
interreligiosen Forschungsteams statt, um die Erkenntnisse aus dem ersten Zyklus des



A. Gmoser, W. Weirer |7

religionskooperativen Unterrichts zu beriicksichtigen. Den drei Lehrpersonen wurde kein fertiges
Konzept zu den genannten Themen vorgelegt, sondern sie waren aktiv an der Unterrichtsplanung
beteiligt. Das Forschungsteam half, die Ideen zu verschriftlichen, sodass die Lehrpersonen auf dieser
Grundlage am Feinschliff der Planung arbeiten konnten. Alle drei Lehrpersonen betonten im
Nachhinein mehrmals, dass diese Planung insgesamt sehr (zeit-)intensiv war, weshalb die
Entscheidung fiir ein derartiges Projekt nicht leichtfertig getroffen werden sollte.

Das Forschungsteam wies die Lehrpersonen darauf hin, die Rollenverteilung fiir die einzelnen Unter-
richtsschritte zu kldren, ,,damit ein Ungleichgewicht und etwaige Konflikt- oder Konkurrenzsituationen
vermieden werden” (Gmoser et al., 2024, S. 207).

Die erste Einheit hatte das Ziel, ein grundlegendes Verstindnis fiir die Bibel und den Koran als
bedeutende religiose Quellen zu entwickeln, dabei auch Gemeinsamkeiten und Unterschiede zu
erkennen und die Lehrpersonen als Expert*innen und Vertreter*innen ,ihrer” jeweiligen Religion
wahrzunehmen.

Die Lehrpersonen stellten sich zunachst bei den (zum Teil fiir sie noch unbekannten Schiiler*innen) vor,
bevor diese in gemischt-konfessionellen Gruppen eine ,stumme Diskussion’ zu Fragen iiber den Koran
bzw. die Bibel durchfiihren. Die Anweisungen fiir die drei verschiedenen Gruppen waren: (1) Nenne
bekannte Geschichten, Ereignisse, Personen oder Propheten aus der Bibel oder dem Koran. (2) Welche
Bedeutung hat die Bibel oder der Koran in der eigenen religiosen Tradition, aber auch fiir mich? (3) Die
dritte Gruppe sollte zuordnen, ob vorgegebene Aussagen aus der Bibel oder dem Koran oder aus
anderen Quellen stammen. Die Ergebnisse dieser Arbeitsphase wurden von den Schiiler*innen
anschliefend im Plenum présentiert. Die Lehrpersonen entschieden, diesen Teil gemeinsam zu
moderieren und die Aussagen der Schiiler*innen ggf. zu kommentieren, zu korrigieren und zu
ergdnzen. Das vorhandene Wissen wurde in Form eines ,Biicherflohmarkts’ zu Fragen wie ,,In welchen
Sprachen ist die Bibel geschrieben?” oder ,Was ist die langste Sure im Koran” erweitert. Die
Lehrpersonen vermittelten den Schiiler*innen abschlieffend weitere Informationen zu den Heiligen
Schriften in einem abwechselnden Vortrag.

Die zweite Unterrichtseinheit widmete sich den Themen ,Religion in meinem Alltag” und
,Schopfungsverantwortung”. Ziel war die Forderung religioser Sprachfdhigkeit und eines
interreligiosen Verstandnisses sowie moralischen Denkens und Handelns anhand konkreter Dilemmata
zur Schopfungsverantwortung als auch die Starkung sozialer Kompetenz.

Zunichst sollten die Ergebnisse aus der ersten Unterrichtseinheit in Erinnerung gerufen werden, wozu
mittels digitalem Umfragetool eine Wordcloud erstellt wurde. Als Einstieg in das gewahlte Thema
»Religion in meinem Alltag” folgte ein Austausch nach dem folgenden Schema: personliche
Auseinandersetzung (Einzelarbeit) — Austausch innerhalb der eigenen Religion/Konfession -
Austausch in interreligiosen/-konfessionellen Gruppen. Impulsfragen waren u. a.: Was bedeutet
Religion in meinem Alltag? Wo begegnet mir Religion? Wo/Wie hat Religion einen Bezug zu meinem
Leben? Die wichtigsten Erkenntnisse aus dem Gesprach wurden von den Schiiler*innen im Plenum
prasentiert. Als Abschluss dieses personlichen Teils gaben die Lehrpersonen in einem Trialog Einblicke
in ihre je eigene gelebte Religiositdt und deren Rolle im Alltag. Um einen weiteren Aspekt der Relevanz
von Religion in alltdglichen Entscheidungen deutlich zu machen, folgte die Auseinandersetzung mit
Dilemmageschichten zu Nachhaltigkeit und Schépfungsverantwortung. Beispielsweise sollten die
Schiiler*innen sich in die Situation versetzen, das Fleisch fiir eine Schulveranstaltung auszuwahlen, und
dabei sowohl umweltethische als auch religiose Argumente einbeziehen. Die Ergebnisse der
Gruppenphase wurden wiederum im Plenum prasentiert — zur Verdeutlichung, dass komplexe
Dilemmata oft mehrere ,richtige’ Losungen haben konnen. Den Abschluss bildete ein Quiz mit
Wiederholungsfragen.



8| RpB 49 (2026) 2, Art. I, I-16

2.3 Designexperimente durchfiihren und auswerten

Die Durchfiihrung der Unterrichtseinheiten wird hier nicht im Detail erlautert. Stattdessen wird auf die
Beobachtungen eingegangen, die wahrend der Einheiten gemacht wurden, sowie auf die Erkenntnisse
aus der Gruppendiskussion zu Teamteaching und Schiiler*innenbeteiligung.

In der ersten Einheit hielten sich die Lehrenden genau an das geplante Konzept. Schon bei der
Erarbeitung des Arbeitsblatts zu den Heiligen Schriften zeigten die Schiiler*innen eine hohe
Beteiligung. Die Lehrpersonen teilten sich die Zustandigkeiten hierbei nach religioser Zugehorigkeit
auf, sodass die evangelische und die katholische Lehrperson die Fragen zur Bibel beantworteten und
die islamische Lehrperson jene zum Koran kldrte. Muslimische Schiiler*innen unterstiitzten ihre
christlichen Mitschiiler*innen dabei, den Namen einer gesuchten Sure aufzuschreiben, indem sie diesen
fiir sie buchstabierten. Sie wurden zwar nicht als Expert*innen von den Lehrer*innen angefragt — dort
wo sie konnten und wollten, iibernahmen sie diese Rolle jedoch. Am Ende der Arbeitsphase stellte die
katholische Lehrperson fest, dass viele Schiiler*innen noch nie eine Bibel oder einen Koran in der Hand
gehalten hatten.

In beiden Doppelstunden bemiihten sich die Lehrpersonen, mit- und nicht nebeneinander zu
unterrichten, indem sie sich beispielsweise durch Uberleitungen und Fragen das Wort weitergaben.
Nach der Besprechung der Wordcloud hielt die katholische Lehrperson spontan eine Riickschau auf die
vergangene Einheit, da ihr bei der Durchsicht der Arbeitsblatter aufgefallen war, dass die Schiiler*innen
viel mehr notiert hatten, als sie letztlich im Plenum vortrugen. So wurde von einzelnen Schiiler*innen
eingebracht, dass die Bibel nicht wortwortlich genommen werden sollte und dass sie fiir manche wenig
Bedeutung habe, oder dass es schon sei, religiose Feste zu feiern, auch wenn man sich sonst selbst als
weniger religios bezeichnet. Der Koran wurde von Schiiler*innen als wichtig bezeichnet, weil darin
schone Botschaften von Gott zu lesen seien, andere erwéhnten ihre regelmaflige Lektiire des Korans
oder die geringe Bedeutung fiir sie. Einzelne Schiiler*innen stellten zudem fest, dass der Koran nicht
verandert wurde, dass Muslim*innen die arabische Schrift lernen miissten, auch wenn es deutsche
Ubersetzungen gebe. Dieser Riickblick fiihrte dazu, dass viele personliche Erfahrungen und Zugénge
der Schiiler*innen Raum bekamen.

Nach diesem Einschub beschéftigten sich die Schiiler*innen damit, welchen Stellenwert Religion fiir sie
in ihrem Alltag hat. In den Prédsentationen am Ende dieser Sequenz sprachen sie sehr offen dariiber und
gaben auch Einblicke in ihre personliche Gebetspraxis. Danach sprachen die Lehrpersonen auch iiber
ihre personlichen Zugange.

Die Gruppenarbeit zu den Dilemmageschichten verlief wie geplant, wobei die islamische Lehrperson
einen grofleren Redeanteil einnahm und tiber die vielfdltige Bedeutung des Wortes , halal” sprach, um
den (zu einem grofien Teil christlichen) Schiiler*innen Wissen dariiber zu vermitteln. Aufgrund des
Ramadans wurde auf einen gemeinsamen kulinarischen Abschluss verzichtet.

Insgesamt bemerkten die Lehrpersonen, dass sie im Verlauf der Einheiten lockerer wurden. So
resiimiert die katholische Lehrperson: ,,Spannend war, bei der ersten Doppelstunde war es ja wirklich
vom Konzept her so, dass wir mit dem Lauten [der Schulglocke; Anm.] fertig waren, also es war perfekt
durchgeplant. Und das zweite war dann ein bisschen improvisierter. Wir haben bemerkt, wir sind dann
schon entspannter gewesen. Wir wissen jetzt schon, was uns erwartet. Das war beim ersten Mal nicht
so, da haben wir uns schon sehr ans Konzept gehalten, das war spannend zu beobachten” (KLP, 218-
222).

Die Reflexion der beiden Unterrichtseinheiten nahm in der Gruppendiskussion grofien Raum ein. Zwei
zentrale Aspekte wurden dabei unterschieden: die Zusammenarbeit der Lehrpersonen und die
Beteiligung der Schiiler*innen.



A. Gmoser, W. Weirer |9

2.3.1 Teamteaching als didaktische Herausforderung

Die Notwendigkeit, die interreligiosen Unterrichtseinheiten nicht nur kooperativ zu planen, sondern
auch gemeinsam in der Form eines kokonstruktiven Teamteachings (Fussangel & Grasel, 2012; Grasel,
Fuflangel & Probstel, 2006) zu gestalten, wurde von den beteiligten Lehrpersonen als Herausforderung
wahrgenommen: , Aber im Unterricht zu stehen, und zwei weitere Lehrende schauen zu, das ist eine
Herausforderung. ... Wenn man das mit jemandem macht, den man nicht kennt, weif$ ich nicht, wie es
mir damit geht” (ELP, 177-179). Als wichtige Grundbedingung wurde benannt, dass die Lehrpersonen
gemeinsame Anliegen mit dem Unterricht verfolgen: ,Ich glaube, wir sind nicht so verschieden von
den Grundzielen, die wir mitbringen wollen” (ELP, 184). In der Endphase des Gesprachs kam die
evangelische Lehrperson noch einmal auf die Notwendigkeit gemeinsamer Optionen fiir religiose
Bildungsprozesse in der Schule zu sprechen: ,Ich wiirde sagen: So wie wir es in der ersten Einheit
gemacht haben, einmal theologisch, biblisch, und im Koran und gemeinsam arbeitet, dass man einfach
so ein bisschen sehen kann: Kommen wir denn inhaltlich zusammen? Ich komme auch nicht mit allen
evangelischen Kollegen zusammen; das muss man sich schon ein bisschen anschauen. An dem Thema
Schopfung kann man das gut sehen, ob das einigermaflen passt oder nicht. [...] Ja, bevor man anfangt,
muss man schauen: Kénnen wir uns theologisch zusammen auf etwas einigen, was wir den Schiilern
vermitteln wollen, oder liegen dann doch eher Welten zwischen uns? [...]. Und dann, dass man
zwischenmenschlich irgendwo in Kontakt ist, ansonsten ist das schwierig” (ELP, 768-779). Dieser
Aspekt wurde in der Gruppendiskussion immer wieder aufs Neue aufgegriffen und auch mit
verschiedenen Beispielen illustriert, so etwa: ,Ich glaube, wenn man sich dann zumindest noch auf ein
Ziel einigen kann, was wir in dieser Stunde vermitteln wollen, dann schon. Aber jetzt aus dem
evangelischen Kontext: Wenn ich mit jemandem zusammenarbeiten muss, der dann sagt, am Ende so
einer Begegnung muss eine Lebensiibergabe an Jesus stehen oder sowas... das sehe ich fiir die Schule
nicht als realistisch an, aber bei solchen Dingen wiirde ich dann sagen, da kann ich nicht mehr mitgehen,
weil das dann nicht mein Inhalt ist. Und in dem Fall wiirde ich dann sagen, war nett, aber ohne mich”
(ELP, 826-831).

Somit wurde deutlich, dass es nicht nur darum geht, gemeinsame Ziele zu verfolgen, sondern dass auch
wechselseitiges Verstandnis und Vertrauen zu den zentralen Voraussetzungen interreligiosen
Teamteachings gehoren, wie es auch die islamische Lehrperson schilderte: ,Es ist auch sehr wichtig,
dass wir uns einfach vertrauen konnen, und zu schauen: Was ist jetzt unser Ziel und was kann man
gemeinsam machen?” (ILP, 186-187). An anderer Stelle betonte dieselbe Lehrperson: , Die Stunden und
die Vorbereitung waren wirklich ein Highlight. Wir wussten schon, was wir wollen, was unser Ziel ist
und dann haben wir nicht wirklich Schwierigkeiten gehabt” (ILP, 502-503). Die evangelische
Lehrperson bestétigte diesen Eindruck noch einmal durch die Aussage: ,,Und dann aber zu sehen, dass
das Konzept aufgeht und dass die Schiiler mitmachen, das ist ja schon schon” (ELP, 505-506).

Die Herausforderungen des Teamteachings wurden von der katholischen Lehrperson néher
charakterisiert, dabei betonte sie die Erprobung und Einiibung des Zusammenspiels: ,Ich habe im
Hinterkopf gehabt, Teamteaching heifit jetzt nicht nacheinander, sondern miteinander. Das ist
allerdings schwierig. Das merke ich schon. Das war beim zweiten Mal dann mehr Teamteaching, weil
wir dann schon gewusst haben, okay, man kann dann ein bisschen improvisieren und mal
zwischenfunken” (KLP, 447-450). Die evangelische Lehrperson validierte diese Aussage und wies auf
die Entwicklung des Zusammenspiels im gemeinsamen Unterrichten hin: ,In der zweiten Einheit war
es deutlich mehr ein Miteinander und nicht nur ,Ich bin jetzt dran und dann nicht mehr dran.’ [...] Bei
der zweiten Einheit haben wir geplant, dass wir uns gegenseitig Fragen stellen. Das war dafiir ganz
gut” (ELP, 472-479).

Spezifisches Anliegen dieser Form interreligioser Unterrichtseinheiten ist es, dass die Lehrpersonen als
,role-models’ der jeweiligen Religionsgemeinschaft in Erscheinung treten und somit nicht (nur) als



10| RpB 49 (2026) 2, Art. I, 1-16

(neutrale) Wissensvermittler*innen fungieren, sondern sich auch personlich transparent und reflektiert
im Sinne eines bekenntnisorientierten Unterrichts positionieren (Kabisch & Philipp, 2022; Schambeck,
2025). Die Lehrpersonen planten zunéachst, diesen Aspekt durch authentische Erzahlungen {iber die je
eigene religiose Sozialisierung in Form von Videos in den Unterrichtsprozess einzuspielen (vgl. 227-
232), angesichts des Zeitmangels in der Planung fanden diese stark bekenntnisorientierten Erzahlungen
dann ohne medialen ,Umweg” direkt im Unterricht statt. Die katholische Lehrperson hielt in der
Reflexion dazu fest, dass dem Lehrendenteam in dieser Phase vor allem eine gute Ausgewogenheit
wichtig war, und dass eine derartige Positionierung einen herkdmmlichen Religionsunterrichtsalltag
uibersteigt: ,, Wir haben vorher schon gut abgesprochen, was wir ungefahr erzahlen werden, damit wir
auch wissen, wie lange es ist und dass man nicht zu lange erzéhlt. Aber es war die Atmosphire — wir
kennen ja die Schiilerinnen, die meisten [...] Das war jetzt nicht so, dass ich sage, es ist unangenehm,
was ich von mir erzdhlen will, es war jetzt nicht so eine Uberwindung, das zu machen” (KLP, 248-252).

Das Teamteaching wurde in der Reflexion nicht nur als Herausforderung betrachtet, vielmehr wurden
auch padagogische Chancen wahrgenommen. So ermoglichte es der gemeinsame Unterricht, die
Klassen und den Unterrichtsverlauf starker zu beobachten: ,Was ich immer dann gut fand — weil das
habe ich ja normalerweise nicht — wenn ich dann jetzt nicht in der Position war, die gesprochen hat,
konnte ich mehr die Schiiler und die Gruppe beobachten und musste sie quasi nicht fithren. Was ich ja
sonst, wenn ich alleine im Klassenraum stehe, so nicht kann. Gerade bei der zweiten Einheit mit drei
Leuten sechs Gruppen zu betreuen, ist deutlich komfortabler als das alleine zu machen, wenn meine
Gruppen ja sowieso nicht so grof8 sind, aber da konnte man schon viel intensiver eingehen” (ELP, 453—
458).

2.3.2 Beteiligung und Learning-Outcomes der Schiiler*innen

Mit Blick auf die Schiiler*innen wurde der Erfolg der Unterrichtseinheiten seitens der beteiligten
Lehrpersonen insgesamt sehr positiv beurteilt. Die gesamte Klasse habe sich zunehmend aktiv am
Unterrichtsprozess beteiligt: , Also das Erste, das ich sagen wiirde, dass die Gruppen, also die
Schiilerinnen und Schiiler, dabei echt unglaublich waren. Sie sind nicht immer so brav” (KLP, 398-399).
Mehrfach wurde erwéhnt, dass die Schiiler*innen im Anschluss explizit den Wunsch nach einer
Wiederholung des interreligiosen Unterrichtssettings geduflert hatten. Der Grund dafiir lag moglicher-
weise auch darin, dass die Schiiler*innen Projekte positiver wahrnehmen und bewerten als reguldren
Unterricht: ,Ich glaube, sie hatten nicht so das Gefiihl gehabt, es war Unterricht. Und wenn irgendwo
ein Projekt ist, sagen sie, es ist alles besser als Unterricht, alles ist besser als Unterricht” (KLP, 418-419).

Ein besonders auffallendes Ergebnis aus der Sicht der Lehrpersonen war es, dass die Schiiler*innen im
Rahmen der interreligiosen Unterrichtseinheiten auch Einblicke in deren personliche Glaubenspraxis
und {iber religiose Beziige im Alltag gegeben haben. In dieser Hinsicht wurden die Erwartungen
ibertroffen, die Beteiligung der Schiiler*innen iiberstieg die im klassischen monokonfessionellen
Unterricht deutlich: ,Ich weifs nicht, welcher der Schiiler das gesagt hat, dass sie zu Mittag beten. Das
mit dem Beten war fiir mich schon sehr {iberraschend. Dass es nicht nur einer war, sondern dass es
mehrfach gekommen ist. Dass fiir manche Religion schon noch sehr verankert ist, im Leben, im Alltag,
in der Familie, in der sie leben.” [...] ,Sie haben zumindest keine Scheu gehabt, das zu sagen, was mich
eh auch gewundert hat. Sie waren sehr offen” (KLP, 512-521). Die islamische Lehrperson fasste ihre
personlichen Eindriicke mit folgendem Statement zusammen: ,Ja, die Schiiler und Schiilerinnen haben
sich wirklich am Ende geoffnet, das war ein Wahnsinn, wir haben sowas nicht erwartet. [...] Wie sie
Religion erleben, im eigenen Leben, in der Praxis, im Alltagsleben, mit den Eltern, was sie machen, was
sie feiern, das war wirklich gut” (ILP, 92-98). Im spéteren Verlauf der Gruppendiskussion validierte
und erweiterte die Lehrperson ihre diesbeziiglichen Aussagen noch einmal: ,Sie waren ganz offen. Und
sie haben sich nicht geschdmt. Manche feiern auch Weihnachten und erzdhlen dariiber. Und



A. Gmoser, W. Weirer |11

normalerweise gibt es Schiiler, die sprechen nicht so dariiber, aber die haben sich ganz geoffnet in
diesen Stunden” (ILP, 523-525).

Fiir die evangelische Lehrperson war diese Unterrichtssequenz sogar so etwas wie ein , Augenoffner”
mit der Erkenntnis fiir die eigene Lerngruppe: ,[...] dass es da nicht nur Religionslehrende gibt, die
beten, sondern dass es da in ihrer Altersphase 14-Jahrige gibt, die — vor allem islamisch, aber auch zwei
katholische — die dann gesagt haben, natiirlich beten sie, das gehort fiir sie dazu, vor dem Mittagessen
wird gebetet. Fiir meine evangelischen ist das ganz weit weg, also das war glaube ich fiir sie der grofite
Aha-Moment, Religion macht doch nicht nur der Religionslehrer, sondern spielt auch so eine Rolle”
(ELP, 100-105).

An diesem Unterrichtsversuch nahmen auf freiwilliger Basis auch zwei konfessionsfreie Schiiler*innen
teil. Die Lehrpersonen zeigten sich im Gesprach verwundert, dass diese sich auch intensiv am
Unterricht beteiligten und dabei neue Erfahrungen machten: ,Ja. Das ist auch meine Erfahrung, dass
die ohne Bekenntnis die meisten Fragen stellen. Das war so eins, was ich so im Nachklang gedacht habe,
vielleicht, wenn man sowas macht, dass man es eben nicht nur fiir die macht, die den Religions-
unterricht besuchen, sondern dass man fiir diese vier Stunden mal, ich weifs nicht, ob das rechtlich geht,
aber mal alle dazu bringen kann, dass sie da auch mal teilnehmen” (ELP, 120-123).

Die Lehrpersonen wiesen abschlieflend darauf hin, dass {iber den Ertrag fiir die Schiiler*innen auch die
gesellschaftliche Relevanz solcher Unterrichtsprojekte nicht zu vernachldssigen sei: ,Und ich glaube,
gesellschaftlich ist es extrem wichtig, dass die miteinander in Kontakt kommen und nicht nur {iber
Mathe gemeinsam lernen, sondern sich auch iiber Religion gemeinsam austauschen. Das scheint mir
zumindest in so einem Rahmen so eines Projekts wichtig zu sein” (ELP, 818-820).

3. Weiterentwicklung der lokalen Theorien fiir eine interreligiose Didaktik

Schritt IV der Fachdidaktischen Entwicklungsforschung ist die (Weiter-)Entwicklung lokaler Theorien.
Da die hier beschriebenen Unterrichtseinheiten bereits aus dem zweiten Zyklus zum Christlich-
Islamischen Religionsunterricht stammen, schliefSt der Beitrag mit einem Blick auf bestétigte lokale
Theorien aus dem ersten Zyklus (nachzulesen in Gmoser et al., 2024) und die Entwicklung neuer lokaler
Theorien.

3.1 Bestitigte lokale Theorien

Eine zentrale These (These 3) betont die Bedeutung der Klarung der Rahmenbedingungen mit allen
beteiligten Stakeholdern. Die Lehrpersonen hoben hervor, dass die Unterstiitzung aller Institutionen
ihnen Sicherheit gab, sich voll auf das Projekt einzulassen. Diese These wurde somit durch den zweiten
Zyklus bestatigt, wobei der langwierige Prozess vor der Umsetzung zeigte, dass religionskooperative
Projekte den Religionsunterricht nicht ersetzen, sondern lediglich sinnvoll erganzen konnen.

Aspekte von These 4 zur Vorbereitungs- und Planungsphase wurden ebenfalls bestatigt. Die
vertrauensvolle Zusammenarbeit wurde als entscheidender Erfolgsfaktor fiir gelingendes
religionskooperatives Unterrichten identifiziert. Die Lehrpersonen bestatigten die Empfehlung, , vor
dem gemeinsamen Unterricht vertrauensbildende Mafinahmen zu ergreifen, damit sich die Lehrper-
sonen aufeinander verlassen und erfolgreich miteinander arbeiten kénnen. Dieses Vertrauen kann
durch das gemeinsame Unterrichten dann nochmals gestarkt werden” (Gmoser et al., 2024, S. 206). Sie
empfanden die offenen Gespriache im Vorhinein, z. B. iiber die Rahmenbedingungen, aber auch iiber
ihre inhaltlichen Zugénge, als vertrauensfordernd und wichtig fiir die weitere Zusammenarbeit. Zudem
wurde in These 4 grundgelegt, dass das Klaren der personlichen und gemeinsamen Zielsetzungen der
Lehrpersonen ein wichtiger Teil der Vorbereitungsphase ist, was von den Lehrpersonen bestatigt
wurde. Die beteiligten Lehrpersonen stimmten auch jenem Aspekt von These 4 zu, der besagt: ,Im



12| RpB 49 (2026) 2, Art. I, 1-16

Sinne der Subjektorientierung und der vollen Ausschopfung des Unterrichtssettings sind alltags- und
lebensrelevante Themen religionskundlichen vorzuziehen” (Gmoser et al., 2024, S. 205). Gerade die
Phasen des Unterrichts, in denen die Lehrer*innen sowie die Schiiler*innen ihre personlichen Zugange
zu Religion offenlegten und somit ein neutrales , learning about religion” iiberstiegen wurde, waren
aus Sicht der Lehrpersonen besonders dichte Stellen des interreligiosen Lernens.

These 5 thematisiert die Ko-Konstruktion als anzustrebende Form des Teamteachings (Gmoser et al.,
2024, S. 206). Im Gruppengesprach wurde deutlich, dass die Unterstiitzung des Forschungsteams fiir
ein gelungenes Teamteaching notwendig war. Die Lehrpersonen betonten, dass es hilfreich war, im
Voraus zu klaren, wer wann spricht, um eine ausgewogene Verteilung zu gewéahrleisten. Teamteaching
wurde — dhnlich wie bereits im ersten Forschungszyklus — als dufSert voraussetzungsreich und zugleich
gegebenenfalls als limitierend thematisiert.

3.2 Weiterentwicklung lokaler Theorien durch neue Aspekte

Ein Spezifikum der in diesem Beitrag betrachteten Unterrichtseinheiten — verglichen mit dem ersten
Zyklus des Christlich-Islamischen Teamteachings — war die Teilnahme evangelischer Schiiler*innen
und ihrer Lehrperson. Im reflektierenden Gruppengesprich wurde jedoch deutlich, dass die
interkonfessionellen Unterschiede zwischen katholischem und evangelischem Christentum kaum zur
Geltung kamen. Die evangelische Lehrperson resiimierte: ,,Die [Unterschiede; Anm.] waren, glaube ich,
tatsachlich — zumindest in diesen beiden Doppelstunden — jetzt nicht so ausgepragt spiirbar, sage ich
mal” (ELP 637-638), und: , Also wir haben an den Beispielen der biblischen Biicher die Unterschiede
dargestellt. Aber ob das jetzt in der Lebenswelt der Schiiler eine Bewusstseinsverdnderung geschaffen
hat — das sehe ich jetzt ehrlich gesagt nicht. Also dass die katholische Bibel drei Biicher mehr hat, das
war fiir sie am Ende nicht zentral” (ELP, 574-577). Die katholische Lehrperson wies diesbeziiglich auf
einen moglichen Effekt durch das (performative) Teamteaching hin: ,Wir waren die unterschiedlichen
Religionslehrer, evangelisch, katholisch, muslimisch, das haben sie mitgekriegt, weil das in der Form ja
nicht tiblich ist” (KLP, 579-580). Interessanter sei in diesem Fall aber der Unterschied zwischen dem
Christentum und dem Islam gewesen. Auch die evangelische Lehrperson resiimierte: ,In dem Setting
war [...], mit den islamischen Schiilern in Verbindung zu kommen, glaube ich, das
Gewinnbringendere” (ELP, 627-628). Einen interkonfessionellen christlichen Vergleich wiirde sie eher
in einem evangelisch-katholischen Projekt thematisieren. Diese Reflexion zeigt, dass konfessionelle
(zumal Kkatholisch-evangelische) Differenzen im Christlich-Islamischen Teamteaching in den
Hintergrund treten, wenn sie nicht bewusst thematisiert werden.

Die Lehrpersonen bemerkten auch, dass konfessionsfreie Schiiler*innen sich sehr engagiert am
Unterricht beteiligten. Daraus ergeben sich mehrere Schlussfolgerungen: Schiiler*innen, die formal
keiner Religion angehoren, weisen einerseits moglicherweise ein Unverstdandnis fiir bestimmte religicse
Zugangsweisen, Lehren oder Riten auf. Dieses Unverstidndnis kann als Lernchance genutzt werden,
denn kritische Anfragen konnen ein Interesse der Schiiler*innen aufzeigen. Andererseits wird gerade
aus dieser Wahrnehmung deutlich, dass religiose Bildung auch fiir Schiiler*innen, die formal keiner
Religionsgemeinschaft angehodren, im schulischen Kontext sinnvoll und notwendig ist (Kropa¢ &
Schambeck, 2025), abseits von schulorganisatorischen und konkordatéaren Fragen.

Das Erlautern und Hinterfragen eigener religioser Traditionen kann dabei auch fiir religios sozialisierte
Kinder und Jugendliche ein gewinnbringender, selbstreflektierender Zugang sein. Rechtlich kann die
Erweiterung um konfessionsfreie Schiiler*innen natiirlich nur im Modus einer freiwilligen Teilnahme
geschehen. Bedenkt man, dass Vorbehalte gegeniiber bestimmten Religionen nicht weniger vorhanden
oder intensiv sind, wenn man sich weniger mit Religion(en) auseinandersetzt, ware es empfehlenswert,
den konfessionsfreien Schiiler*innen und ihren Eltern die freiwillige Teilnahme jedenfalls als sinnvolle



A. Gmoser, W. Weirer |13

und fiir das gesellschaftliche Miteinander relevante Moglichkeit anzubieten — selbstverstandlich ohne
in irgendeiner Weise in ihre Religionsfreiheit einzugreifen.

Abschlielend sei noch einmal darauf verwiesen, dass die vorliegende Betrachtung der
Unterrichtseinheiten auf die Lehrendenperspektiven fokussierte. Eine notwendige weitere
Forschungsperspektive — und damit ein Desiderat — ist die Schiiler*innenperspektive auf die religions-
kooperativen Unterrichtseinheiten, um deren Eindriicke und Erfahrungen zu biindeln und mogliche
Effekte des Unterrichts zu eruieren.

Im Friihjahr 2024 fanden in einer 4. Klasse (8. Schulstufe) eines Grazer Gymnasiums zwei Einheiten
(jeweils Doppelstunden) im katholisch-evangelisch-islamischen Teamteaching statt. Insgesamt nahmen
24 Schiiler*innen daran teil, davon zehn katholische, vier evangelische und acht muslimische
Schiiler*innen sowie zwei ohne religidses Bekenntnis. Die Planungen fiir das Projekt fanden im Verlauf
des Wintersemesters 2023/24 an der Universitat Graz statt, wobei die drei Lehrpersonen von einem
interreligiosen Forschungsteam begleitet wurden.

Einige Monate spiter fiihrte das Forschungsteam mit den drei Lehrpersonen und zwei Vertreter*innen
der kirchlichen Schulaufsicht (evangelisch und katholisch) eine Gruppendiskussion durch, um die
Unterrichtseinheiten aus einiger zeitlicher Distanz zu reflektieren. Das Gesprach dauerte etwas mehr
als eine Stunde und wurde von einem Mitglied des Forschungsteams entlang eines strukturierten
Leitfadens moderiert, wobei auch Raum fiir spontane Beitrdage gelassen wurde.

Finanzierung: Das Projekt, auf das sich der Beitrag teilweise bezieht, wurde vom Osterreichischen
Wissenschaftsfonds (FWF) gefordert (Projektnummer P 34282).

Erklirung zum Informed Consent: Von allen an der Studie beteiligten Personen wurde eine
informierte Einwilligung eingeholt.

Erklirung zur Nutzung von generativer Kl: In der Erstellung der vorliegenden Arbeit wurde keine KI
benutzt.

Erklirung von Interessenkonflikten: Die Autoriinnen erkldren, dass keine Interessenkonflikte
vorliegen

Literatur

Barnes, M. (2012). Interreligious learning. Dialogue, spirituality, and the Christian imagination. Cambridge
University Press. https://doi.org/10.1017/CBO9781139003285

Baumert, B. & Teschmer, C. (Hg.) (2025). Zur Zukunftsfihigkeit des Religionsunterrichts. Konfessionelle
Kooperation auf dem Priifstand. Kohlhammer. https://doi.org/10.17433/978-3-17-045275-6

Boehme, K. (2023). Interreligidses Begegnungslernen. Grundlegung einer ficherkooperierenden Didaktik von
Weltsichten. Herder.

Dressler, B. (2003). Interreligioses Lernen — Alter Wein in neuen Schlduchen? Einwiirfe in eine
stagnierende  Debatte.  Zeitschrift  fiir ~ Pddagogik  und  Theologie,  55(2), 113-124.
https://doi.org/10.1515/2pt-2003-550204

Feichtinger, C. & Yagdi, $. (2024). Bildung fiir nachhaltige Entwicklung im christlich-muslimischen

Dialog. Chancen einer interreligiosen Auseinandersetzung mit Menschenbildern. THEO-WEB, 23(2),
212-229. https://doi.org/10.23770/tw0359




14| RpB 49 (2026) 2, Art. I, 1-16

Freuding, J. (2022). Fremdheitserfahrungen und Othering. Ordnungen des »Eigenen« und »Fremden« in
interreligioser Bildung. transcript Verlag. https://doi.org/10.1515/9783839460436

Fussangel, K. & Grisel, C. (2012). Lehrerkooperation aus Sicht der Bildungsforschung. In E. Baum, T.-
S. Idel & H. Ullrich (Hg.), Kollegialitit und Kooperation in der Schule. Theoretische Konzepte und
empirische Befunde (S. 29-40). Springer VS. https://doi.org/10.1007/978-3-531-94284-1 2

Gartner, C. (2018). Einfithrung in Fachdidaktische Entwicklungsforschung aus religionsdidaktischer

Perspektive. In C. Gértner (Hg.), Religionsdidaktische Entwicklungsforschung. Lehr-Lernprozesse im
Religionsunterricht initiieren und erforschen (S. 11-30). Kohlhammer.

Gartner, C. (2022). Entwicklungsforschung, fachdidaktische. Das wissenschaftlich-religionspidagogische
Lexikon im Internet. https://doi.org/10.23768/wirelex.Entwicklungsforschung_fachdidaktische.201002

Gmoser, A. (2023). Religionsbezogene Vor- und Einstellungen als Lernvoraussetzungen fiir (inter-)religidse
Bildungsprozesse. V&R Unipress. https://doi.org/10.14220/9783737016094

Gmoser, A., Kramer, M., MeSanovié, M., Weirer, W., Wenig, E. & Yagdy, $. (2024). Lokale Theorien als
Aspekte einer Didaktik religionskooperativer Lehr-/Lernprozesse im Kontext der Fachdidaktischen

Entwicklungsforschung. In A. Gmoser, M. Kramer & W. Weirer (Hg.), Christlich-Islamischer
Religionsunterricht im Teamteaching. Beitrige zu Theorie und Praxis interreligioser Bildung (S. 201-232).
V&R Unipress. https://doi.org/10.14220/9783737016971.201

Gmoser, A., Kramer, M. & Weirer, W. (Hg.) (2024). Christlich-Islamischer Religionsunterricht im
Teamteaching:  Beitrige zu Theorie und Praxis interreligioser —Bildung. V&R Unipress.
https://doi.org/10.14220/9783737016971

Gmoser, A. & Weirer, W. (2019). Es muss sich etwas verandern! Religionsunterricht in Osterreich —

empirische Blitzlichter aus der schulischen Praxis und Uberlegungen zur konzeptionellen
Weiterentwicklung. Osterreichisches Religionspidagogisches Forum, 27(1), 161-189.

Grasel, C., Fusangel, K. & Probstel, C. (2006). Lehrkrafte zur Kooperation anregen — eine Aufgabe fiir
Sisyphos? Zeitschrift fiir Pidagogik, 52(2), 205-219.

Kabisch, D. & Philipp, L. (2022). Positionierung im Ethik- und Religionsunterricht — Uberlegungen zur
Aufgabendidaktik. THEO-WEB, 21(2), 115-125. https://doi.org/10.23770/tw0252

Khorchide, M., Lindner, K., Roggenkamp, A., Sajak, C. P. & Simojoki, H. (Hg.) (2022). Stereotype —
Vorurteile — Ressentiments. Herausforderungen fiir das interreligidse Lernen. V&R Unipress.
https://doi.org/10.14220/9783737013468

Koch, A. (2021). Dringender Nachholbedarf. Der Anachronismus ,Weltreligionen” in der Didaktik
religivsen  Pluralismus.  Osterreichisches  Religionspidagogisches ~ Forum, — 29(1),  275-291.
https://doi.org/10.25364/10.29:2021.1.17

Kramer, M. (2023). Ein Osterreichischer Islam fiir Schulen? Rechtssoziologische Erkenntnisse zum Islam und
Islamischen Religionsunterricht in Wiener Mittelschulen. Springer VS. https://doi.org/10.1007/978-3-658-
42284-4

Kraml, M., Rees, W., Sejdini, Z. & Weirer, W. (2018). Zukunftsperspektiven fiir den konfessionellen
Religionsunterricht in Osterreich. Editorial. Osterreichisches Religionspéidagogisches Forum, 26(2), 5-8.
https://doi.org/10.25364/10.26:2018.2.1

Krobath, T. & Taschl-Erber, A. (Hg.) (2023). Konfessionell — kooperativ — interreligios. Liegt die Zukunft des
Religionsunterrichts im Miteinander? Lit.

Kropac, U. & Schambeck, M. (Hg.) (2025). Religidse Bildung in einer zunehmend religionslosen Gesellschaft.
Fundierungen und Perspektiven. Herder.

Lachmann, R. (2010). Von der Fremdreligionen-Didaktik zum Interreligiosen Lernen. In R. Lachmann,
M. Rothgangel & B. Schroder (Hg.), Christentum und Religionen elementar. Lebensweltlich — theologisch
—didaktisch (S. 26-40). Vandenhoeck & Ruprecht. https://doi.org/10.13109/9783666614255.26

Lindner, K., Schambeck, M., Simojoki, H. & Naurath, E. (Hg.) (2017). Zukunftsfihiger Religionsunterricht.
Konfessionell — kooperativ — kontextuell. Herder Verlag. https://doi.org/10.5771/9783451848025




A. Gmoser, W. Weirer |15

Mesanovi¢, M. (2023). Entwicklung interreligioser Kompetenzen bei islamischen Religionslehrkriften.
Kohlhammer. https://doi.org/10.17433/978-3-17-043902-3

Meyer, K. (2019). Grundlagen  interreligiossen = Lernens. ~ Vandenhoeck &  Ruprecht.
https://elibrary.utb.de/doi/book/10.5555/9783647720067

Meyer, K. & Tautz, M. (2020). Interreligioses Lernen. Das wissenschaftlich-religionspidagogische Lexikon im
Internet. https://doi.org/10.23768/wirelex.Interreligises Lernen.100068

Nipkow, K. E. (2005). Ziele interreligiosen Lernens als mehrdimensionales Problem. In P. Schreiner, U.
Sieg & V. Elsenbast (Hg.), Handbuch Interreligioses Lernen (S. 362-380). Giitersloher Verlagshaus.

Prediger, S., Komorek, M., Fischer, A., Hinz, R., HufSmann, S., Moschner, B., Ralle, B. & Thiele, J. (2013).
Der lange Weg zum Unterrichtsdesign. Zur Begriindung und Umsetzung fachdidaktischer

Forschungs- und Entwicklungsprogramme. In M. Komorek & S. Prediger (Hg.), Der lange Weg zum
Unterrichtsdesign. ~ Zur  Begriindung und  Umsetzung  fachdidaktischer ~ Forschungs- — und
Entwicklungsprogramme (S. 9-23). Waxmann.

Prediger, S. & Link, M. (2012). Fachdidaktische Entwicklungsforschung — ein lernprozessfokussierendes
Forschungsprogramm mit Verschrankung fachdidaktischer Arbeitsbereiche. In H. Bayrhuber, U.
Harms, B. Muszynski, B. Ralle, M. Rothgangel, L.-H. Schon, H. J. Vollmer & H.-G. Weigand (Hg.),
Formate fachdidaktischer Forschung. Empirische Projekte — historische Analysen — theoretische
Grundlegungen (S. 29-45). Waxmann.

Prediger, S., Link, M., Hinz, R., Hussmann, S., Ralle, B. & Thiele, J. (2012). Lehr-Lernprozesse initiieren
und erforschen. Fachdidaktische Entwicklungsforschung im Dortmunder Modell. Der mathematische
und naturwissenschaftliche Unterricht, 65(8), 452-457.

Riegel, U. (2018). Wie Religion in Zukunft unterrichten? Zum Konfessionsbezug des Religionsunterrichts von
(iiber-)morgen. Kohlhammer. https://doi.org/10.17433/978-3-17-034464-8

Rothgangel, M. & Weirer, W. (2025). Kooperative Formen des Religionsunterrichts. Entwicklungen in
Osterreich. In B. Baumert & C. Teschmer (Hg.), Zur Zukunftsfihigkeit des Religionsunterrichts.
Konfessionelle Kooperation auf dem Priifstand (S. 199-216). Kohlhammer.

Schambeck, M. (2013). Interreligidse Kompetenz. Basiswissen fiir Studium, Ausbildung und Beruf.
Vandenhoeck & Ruprecht. https://doi.org/10.36198/9783838538563

Schambeck, M. (2022). Vom Karussell religionskooperativer Formate des Religionsunterrichts. Ein

Vergleich in systematisierender Absicht. Religionspidagogische  Beitrige, 45(3), 17-31.
https://doi.org/10.20377/rpb-206
Schambeck, M. (2024). Pladoyer fiir einen positionell-religionspluralen Religionsunterricht im
Klassenverband. Religionspidagogische Beitrige, 80, 33—44. https://doi.org/10.20377/rpb-1814
Schambeck, M. (2025). Zwischen Containerbegriff und Schibboleth. Warum Positionalitét in der Debatte
um einen zukunftsfahigen Religionsunterricht eine immer groBere Rolle spielt. In B. Baumert & C.

Teschmer (Hg.), Zur Zukunftsfihigkeit des Religionsunterrichts. Konfessionelle Kooperation auf dem
Priifstand (S. 63-75). Kohlhammer.

Schreiner, P., Sieg, U. & Elsenbast, V. (Hg.) (2005). Handbuch Interreligidses Lernen. Giitersloher Verlags-
Haus.

Schweitzer, F., Ulfat, F. & Boschki, R. (Hg.) (2023). Interreligiose Kooperation im Religionsunterricht.
Waxmann.

Unser, A. (2021). Interreligioses Lernen. In U. Kropac & U. Riegel (Hg.), Handbuch Religionsdidaktik (S.
280-291). Kohlhammer.

Weirer, W. (2024). Fachdidaktische Entwicklungsforschung als Rahmen fiir die Analyse und
Weiterentwicklung religionskooperativer Lehr-/Lernprozesse. In A. Gmoser, M. Kramer & W.
Weirer (Hg.), Christlich-Islamischer Religionsunterricht im Teamteaching. Beitrige zu Theorie und Praxis
interreligioser Bildung (S. 33-49). V&R Unipress. https://doi.org/10.14220/9783737016971.33

Weirer, W., Wenig, E. & Yagdi, $. (2024). Otheringstrukturen in religionskooperativen Lehr-
/Lernprozessen. Religionspidagogische Beitrige (2), 99-113. https://doi.org/10.20377/rpb-310




16| RpB 49 (2026) 2, Art. I, 1-16

Wenig, E. (2024). Christlich-Islamisches Teamteaching. Eine Studie zu einem religionskooperativen
Unterrichtssetting als Basis interreligidser Lernprozesse. V&R Unipress.
https://doi.org/10.14220/9783737017275

Woppowa, J. & Caruso, C. (2021). Gemeinsam lernen? Erkenntnisse und kritische Anfragen aus einem

Unterrichtsversuch zum religionskooperativen Religionsunterricht. In M. H. Tuna & M. Juen (Hg.),
Praxis fiir die Zukunft. Erfahrungen, Beispiele und Modelle kooperativen Religionsunterrichts (S. 53-70).
Kohlhammer.

Yagdy, S. (Hg.) (2024). Islamic Religious Education in the Current Discourse. Empirical Insights in a Plural
Society. Springer. https://doi.org/10.1007/978-3-658-45791-4

Yagdi, $. (2025). Der religionspidagogische Habitus islamischer Religionslehrer*innen: Eine rekonstruktive
Studie zu kollektiven Orientierungsrahmen im Kontext (inter-)religiosen Lernens. Springer VS.
https://doi.org/10.1007/978-3-658-48074-5




