
Religionspädagogische Beiträge. Journal for Religion in Education  
RpB 49 (2026) 2, Art. 1, 1–16; https://doi.org/10.20377/rpb-1981  

 

 

Christlich-Islamischer Religionsunterricht im Teamteaching.  
Weiterentwicklung lokaler Theorien für eine interreligiöse Didaktik im 
Sinne der Fachdidaktischen Entwicklungsforschung 

 
Agnes Gmosera / Wolfgang Weirera 
aUniversität Graz 
 
Kontakt: agnes.gmoser@uni-graz.at / wolfgang.weirer@uni-graz.at   
ORCID:  0000-0002-4332-3251 / 0000-0002-5390-3954 

 

eingereicht: 11.08.2025; überarbeitet: 15.12.2025; angenommen: 05.01.2026  
 

Zusammenfassung: Im Beitrag wird der Forschungsfrage nachgegangen, welche Chancen und Herausforderungen 
die Lehrenden von religionskooperativen Unterrichtseinheiten (katholisch, evangelisch, islamisch) bezüglich des 
spezifischen Settings des Teamteachings erkennen. Ihre Perspektiven auf das Projekt, das in das Forschungsformat 
der Fachdidaktischen Entwicklungsforschung eingebettet ist, wurden in einer reflektierenden Gruppendiskussion 
nach den Unterrichtssequenzen erhoben. Die Ergebnisse zeigen unter anderem die Notwendigkeit 
vertrauensbildender Maßnahmen, gemeinsamer Zielklärungen sowie der Rollenklärung und -verteilung vor dem 
als sehr anspruchsvoll wahrgenommenen Teamteaching. Interkonfessionelle Unterschiede traten zugunsten 
interreligiöser Unterschiede in den Hintergrund. 
Schlagwörter: Interreligiöses Lernen; Teamteaching; Fachdidaktische Entwicklungsforschung; lokale Theorien 

Abstract: The article addresses the research question of what opportunities and challenges the teachers of 
interreligious teaching units (Catholic, Protestant, Islamic) recognize regarding the specific setting of team teaching. 
Their perspectives on the project, which is embedded in the research format of Design Research, were gathered in 
a reflective group discussion after the teaching sequences. The results highlight, among other things, the necessity 
of trust-building measures, joint goal clarifications, and the clarification and distribution of roles prior to the team 
teaching, which was perceived as very demanding. Interconfessional differences receded in favor of interreligious 
differences. 
Keywords: interreligious education; team teaching; Design Research; local theories 
 
 

1. Kontext, Forschungsstand und Forschungsfrage 

Die zunehmende religiöse und kulturelle Vielfalt in mitteleuropäischen Gesellschaften verändert die 
gesellschaftlichen und politischen Erwartungen an religiöse Bildung in öffentlichen Schulen. 
Religionsunterricht soll nicht nur in spezifische religiöse Traditionen einführen, sondern auch zur Inte-
gration, zum sozialen Zusammenhalt und zum demokratischen Zusammenleben beitragen (Baumert & 
Teschmer, 2025; Kraml, Rees, Sejdini & Weirer, 2018; Lindner, Schambeck, Simojoki & Naurath, 2017; 
Riegel, 2018). Die Religionspädagogik steht vor der Herausforderung, Wege zu finden, um den 
Anforderungen von Globalisierung, religiösem Pluralismus und der Politisierung von Religion gerecht 
zu werden. 

Angesichts dieser notwendigen Transformationsprozesse wurde in den letzten beiden Jahrzehnten von 
Seiten der katholischen und evangelischen Religionspädagogik u. a. eine Reihe von Konzepten für inter-
religiöse Bildungsprozesse entwickelt (vgl. dazu Barnes, 2012; Boehme, 2023; Freuding, 2022; 



2 |   RpB 49 (2026) 2, Art. 1, 1–16 

Khorchide, Lindner, Roggenkamp, Sajak & Simojoki, 2022; Meyer, 2019; Meyer & Tautz, 2020; Nipkow, 
2005; Schambeck, 2013; Schreiner, Sieg & Elsenbast, 2005; Schweitzer, Ulfat & Boschki, 2023; Unser, 2021; 
Woppowa & Caruso, 2021). Die Erwartungen an derartige Konzepte sind vielfältig und reichen von der 
Förderung von Respekt und Dialogfähigkeit bis hin zur Pluralitäts- und Ambiguitätskompetenz der 
Schüler*innen.  

Die Diskussion im deutschen Sprachraum dreht sich um die konzeptionelle, organisatorische und 
didaktische Implementierung interreligiöser Bildungsprozesse: Geht es – im Sinne einer klassischen 
Weltreligionendidaktik (Dressler, 2003; Koch, 2021; Lachmann, 2010) – um ein „Lernen über (andere) 
Religionen“ oder kommen die Positionen und Eigenarten anderer Konfessionen und Religionen auch 
durch authentische Perspektiven, z. B. durch „Native Speaker“ zur Sprache (vgl. Schambeck, 2022; 
2024)? Ein zentrales Anliegen ist dabei die Adaptierung des konfessionell gebundenen Religions-
unterrichts, in dem (zumindest in Österreich nach wie vor weitgehend) Schüler*innen nach ihren 
formalen Religionszugehörigkeiten getrennt unterrichtet werden, um interreligiöse Lernchancen zu 
eröffnen (Gmoser & Weirer, 2019; Krobath & Taschl-Erber, 2023; Rothgangel & Weirer, 2025). Karlo 
Meyer und Monika Tautz weisen darauf hin, dass unter „interreligiösem Lernen“ verschiedenste 
Anliegen subsumiert werden. Sie unterscheiden dabei vier übergreifende Akzentsetzungen: einen auf 
religionswissenschaftliches Vorgehen und Verstehen zielenden Unterricht, ein existentielles, 
dialogisches Durchdenken von Impulsen anderer religiöser Vorstellungen, das Klären von schwierigen 
Überschneidungssituationen und letztlich das gesellschaftliche Engagement im Religionsdialog (vgl. 
Meyer & Tautz, 2020).  

Neben der stattlichen Anzahl wissenschaftlicher Arbeiten zu diesem Thema gibt es viele interreligiöse 
Schulprojekte, die aus der Praxis heraus ohne wissenschaftliche Begleitung entstanden sind. Dies führt 
zu einem spürbaren „gap“ zwischen interreligiöser Praxis einerseits und theoretischen Konzepten 
andererseits. 

Die Wahrnehmung dieses Spannungsverhältnisses zwischen Theorie und Praxis inspirierte zur 
Konzeption des Forschungs- und Entwicklungsprojektes „Christlich-Islamischer Religionsunterricht im 
Teamteaching“ 1 , das seit 2018 an verschiedenen österreichischen Schulen religionskooperativen 
Unterricht erprobt. Interreligiöses Lernen wird in diesem Projekt gezielt als „Begegnungslernen“ (vgl. 
Boehme, 2023) konzipiert, als Anliegen dieser Lernform wurden (unter anderen) definiert: 
Themenbezogenes Wissen über christliche und islamische Perspektiven zu erlangen; eigene Haltungen 
reflektieren und sich der persönlichen Vorannahmen in Bezug auf Religion(en) bewusst werden; 
Sensibilität für religiöse Vielfalt entwickeln; Interesse für Angehörige anderer Religionen und ihre 
Zugänge zu Religion wecken; am Modell des Dialogs im Teamteaching Impulse für den eigenen 
Umgang mit Personen unterschiedlicher religiöser Prägung erhalten; wechselseitige Wertschätzung, 
Respekt und Empathie einüben; religiöse Sprachfähigkeit erweitern (Gmoser et al., 2024, S. 202). 

Im konkreten Setting unterrichteten jeweils eine katholische und eine islamische Religionslehrkraft 
muslimische und katholische Schüler*innen in einem gleichberechtigen Teamteaching, das durch eine 
professionelle Kooperationsform gekennzeichnet ist (zu verschiedenen Teamteaching-Modellen und 
deren Umsetzung im gegenständlichen Projekt vgl. Wenig, 2024, S. 114–120). Das Projekt wurde in 
einem multimethodischen Verfahren evaluiert (Weirer, 2024, S. 40). Ziel des genannten Projekts war es 
nicht, ein neues Organisationsmodell von Religionsunterricht zu entwickeln, sondern interreligiöse 
Kooperation im Rahmen des konfessionellen Religionsunterrichts zu erproben und auf Basis der 
Erfahrungen Bausteine einer Didaktik interreligiöser Lernprozesse im Teamteaching zu entwickeln. 
Mittlerweile liegt zu den Erkenntnissen aus diesem Projekt eine Reihe von Publikationen vor 

 
1 Das Projekt wurde vom Österreichischen Wissenschaftsfonds (FWF) gefördert (Projektnummer P 34282); 
Website des Projekts: https://interreligioese-bildung.uni-graz.at 



A. Gmoser, W. Weirer    | 3 
 

(Feichtinger & Yağdı, 2024; Gmoser, 2023; Gmoser, Kramer & Weirer, 2024; Kramer, 2023; Mešanović, 
2023; Weirer, Wenig & Yağdı, 2024; Wenig, 2024; Yağdı, 2024; 2025). 

Das Projekt wurde im Rahmen des Forschungsformats Fachdidaktischer Entwicklungsforschung 
(Gärtner, 2022; Prediger et al., 2013; Prediger & Link, 2012) angesiedelt, das darauf abzielt, Lücken 
zwischen Unterrichtspraxis und didaktischer Theoriebildung zu schließen. Dieser Forschungszugang 
versteht sich als ein vernetztes, prozessorientiertes und zyklisches Vorgehen, um Theorie und Praxis 
miteinander zu verbinden. Forschung und Entwicklung werden so verknüpft, dass wissenschaftliche 
Theorien über das Lehren und Lernen weiterentwickelt werden und relevante Produkte für die 
Unterrichtspraxis entstehen (Prediger et al., 2012, S. 452).  

 

Abbildung 1: Die vier Schritte der Fachdidaktischen Entwicklungsforschung 

Ein wesentliches Ergebnis des Projekts war die Entwicklung von lokalen Theorien zu Christlich-
Islamischem Teamteaching (siehe Schritt IV in Abb. 1) – konkret in der Form von 12 Thesen zu diesem 
Unterrichtssetting (Gmoser et al., 2024). Unter ‚lokalen Lehr-/Lerntheorien‘ versteht das 
Forschungsformat fachdidaktischer Entwicklungsforschung „einzelfallübergreifende Beobachtungen“ 
(Gmoser et al., 2024, S. 201) in Bezug auf einen bestimmten Lerngegenstand. Im Unterschied zu ‚großen‘ 
Theorien zielen ‚lokale‘ Lehr-/Lerntheorien nicht auf gegenstandsübergreifende Repräsentativität ab, 
beinhalten aber Aussagen über Gelingensbedingungen der jeweiligen Lernprozesse. Claudia Gärtner 
beschreibt den Entstehungsprozess valider lokaler Theorien wie folgt: „Den Anspruch, eine lokale 
Theorie zu bilden [sic!] entwickelt eine entsprechende Forschung dann, wenn es ihr gelingt, in den 
unterschiedlichen Zyklen durch Fallvergleich Muster zu erkennen, die auch losgelöst vom konkreten 
Kontext plausibilisierbar sind […]. In diesem spezifischen Sinn können die Ergebnisse dann als valide 
[…] bezeichnet werden.“ (Gärtner, 2018, S. 19) 

Im Sinne der dem Forschungsformat zugrunde liegenden iterativen Vorgehensweise von Forschung 
und Designentwicklung wurde mittlerweile ein zweiter Unterrichtszyklus entwickelt, durch den die 
zunächst entstandenen lokalen Theorien geprüft und modifiziert werden sollten. Bislang fand in diesem 
zweiten Zyklus eine Unterrichtsreihe an einem Grazer Gymnasium statt. Eine entscheidende konzep-
tuelle und organisatorische Weiterentwicklung bestand darin, dass auch der evangelische Religions-
unterricht sich am Projekt beteiligte und die Unterrichtssequenzen im Teamteaching daher nicht von 
zwei, sondern von drei Lehrpersonen entwickelt und durchgeführt wurden und dass auch evangelische 
Schüler*innen daran teilnahmen. Der gesamte Unterricht im Teamteaching wurde teilnehmend 



4 |   RpB 49 (2026) 2, Art. 1, 1–16 

beobachtet und videografiert, zudem gab es nach einigen Monaten ein reflektierendes Gruppen-
gespräch mit den beteiligten Lehrpersonen. 

Der vorliegende Beitrag analysiert diese Gruppendiskussion mit der katholischen, der evangelischen 
und der islamischen Lehrperson und geht der Forschungsfrage nach, welche Chancen und Heraus-
forderungen sich aus deren Sicht bezüglich des religionskooperativen Unterrichtssettings zeigen. Ein 
besonderer Fokus der Analyse des Gesprächs liegt dabei auf der Frage, inwiefern sich die didaktischen 
Bedingungen, die Planung, Konzeption und Durchführung des Unterrichts verändern, wenn die 
Aufmerksamkeiten und Hypothesen aus dem ersten Forschungszyklus gezielt berücksichtigt werden. 
Es handelt sich bei diesem Beitrag somit um keine generelle Evaluierung des Unterrichts, sondern um 
die spezifische Retrospektive der beteiligten Lehrpersonen.  

Die Struktur des Beitrags orientiert sich an den Schritten, die das Format der Fachdidaktischen 
Entwicklungsforschung kennzeichnen (siehe Abb. 1). Datenquelle für die Analyse und Reflexion sind 
vorrangig die in der Gruppendiskussion zum Ausdruck gebrachten Perspektiven der Lehrpersonen 
und nur zum Teil die tatsächliche Unterrichtsbeobachtung. Zunächst wird die Phase des Spezifizierens 
und Strukturierens des Lerngegenstandes beschrieben (Schritt I, siehe 2.1), in weiterer Folge geht es 
darauf aufbauend um die Phase der Designentwicklung der konkreten Unterrichtseinheiten (Schritt II, 
siehe 2.2). Die Beschreibung der Durchführung sowie der Reflexion und Auswertung der Unterrichts-
designs (Schritt III, siehe 2.3) schließen den deskriptiven Abschnitt des Beitrages ab. Resümierend und 
abschließend werden neue lokale Theorien formuliert (Schritt IV, siehe 3), die den aktualisierten 
(Zwischen-)Stand von Aspekten einer Didaktik religionskooperativer Lehr-/Lernprozesse im 
Teamteaching widerspiegeln. 

2. Analyse der Gruppendiskussion mit den beteiligten Lehrpersonen 

Im Frühjahr 2024 fanden in einer 4. Klasse (8. Schulstufe) eines Grazer Gymnasiums zwei Einheiten 
(jeweils Doppelstunden) im katholisch-evangelisch-islamischen Teamteaching statt. Insgesamt nahmen 
24 Schüler*innen daran teil, davon zehn katholische, vier evangelische und acht muslimische 
Schüler*innen sowie zwei ohne religiöses Bekenntnis. Die Planungen für das Projekt fanden im Verlauf 
des Wintersemesters 2023/24 an der Universität Graz statt, wobei die drei Lehrpersonen von einem 
interreligiösen Forschungsteam begleitet wurden. 

Einige Monate später führte das Forschungsteam mit den drei Lehrpersonen und zwei Vertreter*innen 
der kirchlichen Schulaufsicht (evangelisch und katholisch) eine Gruppendiskussion durch, um die 
Unterrichtseinheiten aus einiger zeitlicher Distanz zu reflektieren. Das Gespräch dauerte etwas mehr 
als eine Stunde und wurde von einem Mitglied des Forschungsteams entlang eines strukturierten 
Leitfadens moderiert, wobei auch Raum für spontane Beiträge gelassen wurde. 

Nach einer Einleitung zu Intention und Anlage der Gruppendiskussion widmete sich das Gespräch im 
ersten Hauptteil der Reflexion der gemeinsamen Planungsphase im Team der beteiligten 
Religionslehrpersonen unter Begleitung des Projektteams. Immer wieder wurden von den 
Lehrpersonen auch die organisatorischen Rahmenbedingungen thematisiert. Weitere Einschübe 
betrafen die Beteiligung sowie potenzielle „Outcomes“ der Schüler*innen aus dem Projekt sowie die 
konkrete Unterrichtsform des Teamteachings. Der zweite Hauptteil der Gruppendiskussion widmete 
sich der Reflexion des konkreten Unterrichtsprozesses. Abschließend wurde ein generelles Fazit aus 
dem Projekt gezogen, wobei auch mögliche Veränderungsoptionen zur Projektanlage diskutiert 
wurden.   

Im Folgenden werden die wichtigsten Erkenntnisse aus der Gruppendiskussion dargestellt, die durch 
eine eingehende Analyse des Gesprächs gewonnen werden konnten.  



A. Gmoser, W. Weirer    | 5 
 

2.1 Lerngegenstände spezifizieren und strukturieren  

Unter der „Spezifizierung und Strukturierung des Lerngegenstands“ wurde für dieses 
religionskooperative Setting verstanden, dass die drei Lehrpersonen (gemeinsam) ihr 
Grundverständnis von Religionsunterricht und vor allem von interreligiösem Lernen abklären, die 
gewünschten Ziele eruieren und sich darauf aufbauend auf die konkreten Themen für die gemeinsamen 
Unterrichtseinheiten einigen.  

2.1.1 Inhaltlicher Austausch und Stärkung des Vertrauens 

In einem ersten Treffen wurden die Lehrpersonen durch das Forschungsteam angeleitet, ihre 
Vorstellungen von interreligiösem Lernen zu formulieren. Danach kamen alle Beteiligten darüber ins 
Gespräch, bevor sie daraus ihre gemeinsamen Ziele ableiteten. Anschließend arbeiteten die Lehrper-
sonen auf der Grundlage von Texten aus der Bibel und dem Koran zum dort fundierten Menschenbild 
und der daraus resultierenden Schöpfungsverantwortung. Dieser Austausch über die Zugänge der 
beiden Religionen blieb den Lehrpersonen in guter Erinnerung: „Was für mich persönlich gut war, war 
dieses allererste Treffen hier, wo wir zur Schöpfung gearbeitet haben mit diesem Papier, wo wir 
Gemeinsamkeiten und Unterschiede herausgearbeitet haben. Das war gut, darüber ins Gespräch zu 
kommen“ (ELP, 21–23). An dieser Gesprächssequenz ist insgesamt deutlich zu erkennen, wie wertvoll 
der den Unterrichtseinheiten bewusst vorgelagerte inhaltliche Austausch für die Lehrpersonen war – 
einerseits für ihre persönliche fachliche Weiterbildung, andererseits aber auch für die Stärkung des 
Vertrauensverhältnisses, das – so wurde durch den ersten Zyklus deutlich – eine wichtige Basis für eine 
gelungene Zusammenarbeit ist. 

2.1.2 Themenwahl 

Danach folgten erste Überlegungen zur thematischen Ausrichtung der religionskooperativen 
Unterrichtseinheiten. Die Themenwahl war für die Lehrer*innen herausfordernd, sie stellten sich 
Fragen wie: „[W]elche Themen können wir nehmen, was ist da gleich, was sind die Unterschiede, was 
kann man machen, wie wird das akzeptiert von den Schülern und Schülerinnen? Ja, weil da muss man 
auch auf die Themen achten, weil manche Themen sind wirklich nicht so gut akzeptiert“ (ILP, 88–91). 
Grundlage war eine Liste mit Themenvorschlägen, die das Forschungsteam aus dem ersten Zyklus als 
relevante und interessante Themen eruiert hatten – sie waren aber frei in der Wahl, weil sie ihre 
Religionsgruppen am besten kannten und somit die Lernvoraussetzungen und Interessen der 
Schüler*innen gut abschätzen konnten. Nach den ersten Gesprächen entschieden sie sich dafür, in der 
ersten Doppeleinheit „Heilige Schriften“ zu thematisieren, denn: „Weißt du warum: Ich und andere, 
wir teilen einen Raum. Und die Bibel und der Koran stehen auf der Seite im Regal. Die Kinder fragen 
so oft: ‚Dürfen wir die Bibel anschauen?‘ – ‚Ja, du kannst sie gerne nehmen.‘ Oder: ‚Dürfen wir den 
Koran nehmen?‘ Und von dem ist dann einfach die Idee gekommen, weil ich das Gefühl habe, die 
Kinder haben noch immer die Vorstellung: Alles, was anders ist, darf ich nicht angreifen“ (ILP, 161–
165). Die Schüler*innen sollten demnach zunächst einen grundlegenden Zugang zu den Heiligen 
Schriften des Christentums und des Islam bekommen, aber dann auch konkrete Einblicke in deren 
Inhalte.   

Die Entscheidung für das Thema für die zweite Doppelstunde gestaltete sich schwieriger. Fest stand für 
die Lehrpersonen, dass es ein Thema sein sollte, bei dem das persönliche Erleben und die Praxis von 
Religion deutlich wird. So war zunächst angedacht, die Bedeutung des Gebets in den Religionen zu 
wählen. Dies änderte sich jedoch im Verlauf der weiteren Planungen, und die Lehrpersonen 
entschieden sich dazu, das Thema „Religion im Alltag“ offener zu halten. In der Gruppendiskussion 
wurde deutlich, dass die Lehrpersonen diesen persönlichen Zugang zu Religion als wichtig und 
spannend empfinden. So resümiert die katholische Lehrperson: Die zweite Doppeleinheit „war das 



6 |   RpB 49 (2026) 2, Art. 1, 1–16 

Interessantere, weil die Praxis kam, wie leben wir eigentlich, was wir glauben und wo sieht man das 
[…]“ (KLP, 129–131).  

Bei der Fokussierung der Themen mussten auch Abstriche gemacht werden, da nicht alle Ziele und 
Erwartungen adressiert werden konnten. So kamen konfessionelle Unterschiede zwischen 
katholischem und evangelischem Christentum kaum zur Sprache, da sie „nur in Bezug auf den 
biblischen Rahmen“ (ELP, 612) vorkamen. 

2.1.3 Setting und didaktische Überlegungen 

In dieser vorbereitenden Phase wurde den Lehrpersonen von Seiten des Forschungsteams auch 
vermittelt, wie – basierend auf den Erkenntnissen des ersten Zyklus – gutes Teamteaching in Form der 
‚Ko-Konstruktion‘ gelingen kann. So wurden sie, neben der Umsetzung der bereits beschriebenen 
vertrauensstärkenden Maßnahmen, darauf aufmerksam gemacht, dass sie einen Unterricht miteinander 
– und nicht neben- oder hintereinander – anstreben sollten. Zudem wurde das durch die Kooperation 
entstehende Gruppensetting reflektiert. Im gemeinsamen Unterricht, der im Fach Religion in dieser 
Form nie stattfindet, würden beispielsweise die evangelischen Schüler*innen merken, „dass sie halt die 
Wenigen sind. Also selbst islamische Schüler sind mehr als evangelische“ (ELP, 640–641).  

Die Lehrpersonen wurden auch über mögliche Otheringstrukturen in interreligiösen Settings 
aufgeklärt, um diese in der Planung (soweit das möglich ist) zu vermeiden bzw. sensibel dafür zu sein. 
Dementsprechend hielt die islamische Lehrperson fest: „Wir haben darauf geachtet, dass es nicht so ist: 
‚Du bist muslimisch, du gehst in diese Gruppe‘, sondern eben mit Farben gearbeitet, dass sie anhand 
der Farben sehen, mit wem sie in einer Gruppe sind. Und das hat gut funktioniert“ (ILP, 538–540). 

2.1.4 Rahmenbedingungen 

Im ersten Zyklus des Projekts wurde deutlich, dass bereits die ersten Überlegungen zum Lerngegen-
stand stark von äußeren Rahmenbedingungen beeinflusst werden. So können beispielsweise die 
vielfältigen Erwartungen an den gemeinsamen Unterricht von verschiedenen Seiten – der Schulleitung, 
den involvierten Religionsgemeinschaften, den Eltern und nicht zuletzt den beteiligten Lehrer*innen 
und Schüler*innen selbst – zum Teil sehr hoch gesetzt sein und zu einer emotionalen Aufladung oder 
zu Überlastung der Lehrpersonen führen (Gmoser et al., 2024, S. 203). Die drei Lehrer*innen schilderten 
in der Gruppendiskussion, dass die Umsetzung an ihrer Schule seitens der Schulleitung sehr deutlich 
gewünscht war, was auch mit deren persönlicher Einstellung zum (konfessionellen) Religionsunterricht 
verbunden war: „Das kam ja auch vom Direktor, der das Projekt total unterstützt. Weil er sagt, das ist 
wichtig, weil genau, das ist ja eine Alltagssituation für die Jugendlichen, das ist ja nichts 
Außergewöhnliches, dass wir zusammensitzen. Er ist ja sehr skeptisch mit dieser Aufteilung in den 
konfessionellen Religionsunterricht, merke ich immer wieder. Darum hat er das sehr unterstützt, dass 
wir das machen sollen“ (KLP, 437–441). Im Gruppengespräch wurden aber auch die eigenen 
Motivationen deutlich: „Und ich glaube, gesellschaftlich ist es extrem wichtig, dass die miteinander in 
Kontakt kommen und nicht nur über Mathe gemeinsam lernen, sondern sich auch über Religion 
gemeinsam austauschen“ (ELP, 818–819). Dass auch die (formelle) Zustimmung und Unterstützung der 
Eltern sowie der Religionsgemeinschaften einen wesentlichen Einfluss auf einen positiven Verlauf 
kooperativer Projekte hat, betonten die Lehrpersonen ebenso. Eine Lehrperson äußerte Unverständnis 
dafür, dass sich Eltern eines Schülers gegen seine Teilnahme an den Einheiten entschieden und auch 
ein telefonisches Gespräch nichts an dieser Entscheidung ändern konnte (ELP, 54–57; 61–62; 72–73). 

2.2 Design (weiter-)entwickeln 

Die Entwicklung des Designs der Unterrichtseinheiten fand ebenfalls mit Unterstützung des 
interreligiösen Forschungsteams statt, um die Erkenntnisse aus dem ersten Zyklus des 



A. Gmoser, W. Weirer    | 7 
 

religionskooperativen Unterrichts zu berücksichtigen. Den drei Lehrpersonen wurde kein fertiges 
Konzept zu den genannten Themen vorgelegt, sondern sie waren aktiv an der Unterrichtsplanung 
beteiligt. Das Forschungsteam half, die Ideen zu verschriftlichen, sodass die Lehrpersonen auf dieser 
Grundlage am Feinschliff der Planung arbeiten konnten. Alle drei Lehrpersonen betonten im 
Nachhinein mehrmals, dass diese Planung insgesamt sehr (zeit-)intensiv war, weshalb die 
Entscheidung für ein derartiges Projekt nicht leichtfertig getroffen werden sollte.  

Das Forschungsteam wies die Lehrpersonen darauf hin, die Rollenverteilung für die einzelnen Unter-
richtsschritte zu klären, „damit ein Ungleichgewicht und etwaige Konflikt- oder Konkurrenzsituationen 
vermieden werden“ (Gmoser et al., 2024, S. 207). 

Die erste Einheit hatte das Ziel, ein grundlegendes Verständnis für die Bibel und den Koran als 
bedeutende religiöse Quellen zu entwickeln, dabei auch Gemeinsamkeiten und Unterschiede zu 
erkennen und die Lehrpersonen als Expert*innen und Vertreter*innen „ihrer“ jeweiligen Religion 
wahrzunehmen. 

Die Lehrpersonen stellten sich zunächst bei den (zum Teil für sie noch unbekannten Schüler*innen) vor, 
bevor diese in gemischt-konfessionellen Gruppen eine ‚stumme Diskussion‘ zu Fragen über den Koran 
bzw. die Bibel durchführen. Die Anweisungen für die drei verschiedenen Gruppen waren: (1) Nenne 
bekannte Geschichten, Ereignisse, Personen oder Propheten aus der Bibel oder dem Koran. (2) Welche 
Bedeutung hat die Bibel oder der Koran in der eigenen religiösen Tradition, aber auch für mich? (3) Die 
dritte Gruppe sollte zuordnen, ob vorgegebene Aussagen aus der Bibel oder dem Koran oder aus 
anderen Quellen stammen. Die Ergebnisse dieser Arbeitsphase wurden von den Schüler*innen 
anschließend im Plenum präsentiert. Die Lehrpersonen entschieden, diesen Teil gemeinsam zu 
moderieren und die Aussagen der Schüler*innen ggf. zu kommentieren, zu korrigieren und zu 
ergänzen. Das vorhandene Wissen wurde in Form eines ‚Bücherflohmarkts‘ zu Fragen wie „In welchen 
Sprachen ist die Bibel geschrieben?“ oder „Was ist die längste Sure im Koran“ erweitert. Die 
Lehrpersonen vermittelten den Schüler*innen abschließend weitere Informationen zu den Heiligen 
Schriften in einem abwechselnden Vortrag. 

Die zweite Unterrichtseinheit widmete sich den Themen „Religion in meinem Alltag“ und 
„Schöpfungsverantwortung“. Ziel war die Förderung religiöser Sprachfähigkeit und eines 
interreligiösen Verständnisses sowie moralischen Denkens und Handelns anhand konkreter Dilemmata 
zur Schöpfungsverantwortung als auch die Stärkung sozialer Kompetenz. 

Zunächst sollten die Ergebnisse aus der ersten Unterrichtseinheit in Erinnerung gerufen werden, wozu 
mittels digitalem Umfragetool eine Wordcloud erstellt wurde. Als Einstieg in das gewählte Thema 
„Religion in meinem Alltag“ folgte ein Austausch nach dem folgenden Schema: persönliche 
Auseinandersetzung (Einzelarbeit) – Austausch innerhalb der eigenen Religion/Konfession – 
Austausch in interreligiösen/-konfessionellen Gruppen. Impulsfragen waren u. a.: Was bedeutet 
Religion in meinem Alltag? Wo begegnet mir Religion? Wo/Wie hat Religion einen Bezug zu meinem 
Leben? Die wichtigsten Erkenntnisse aus dem Gespräch wurden von den Schüler*innen im Plenum 
präsentiert. Als Abschluss dieses persönlichen Teils gaben die Lehrpersonen in einem Trialog Einblicke 
in ihre je eigene gelebte Religiosität und deren Rolle im Alltag. Um einen weiteren Aspekt der Relevanz 
von Religion in alltäglichen Entscheidungen deutlich zu machen, folgte die Auseinandersetzung mit 
Dilemmageschichten zu Nachhaltigkeit und Schöpfungsverantwortung. Beispielsweise sollten die 
Schüler*innen sich in die Situation versetzen, das Fleisch für eine Schulveranstaltung auszuwählen, und 
dabei sowohl umweltethische als auch religiöse Argumente einbeziehen. Die Ergebnisse der 
Gruppenphase wurden wiederum im Plenum präsentiert – zur Verdeutlichung, dass komplexe 
Dilemmata oft mehrere ‚richtige‘ Lösungen haben können. Den Abschluss bildete ein Quiz mit 
Wiederholungsfragen. 



8 |   RpB 49 (2026) 2, Art. 1, 1–16 

2.3  Designexperimente durchführen und auswerten 

Die Durchführung der Unterrichtseinheiten wird hier nicht im Detail erläutert. Stattdessen wird auf die 
Beobachtungen eingegangen, die während der Einheiten gemacht wurden, sowie auf die Erkenntnisse 
aus der Gruppendiskussion zu Teamteaching und Schüler*innenbeteiligung. 

In der ersten Einheit hielten sich die Lehrenden genau an das geplante Konzept. Schon bei der 
Erarbeitung des Arbeitsblatts zu den Heiligen Schriften zeigten die Schüler*innen eine hohe 
Beteiligung. Die Lehrpersonen teilten sich die Zuständigkeiten hierbei nach religiöser Zugehörigkeit 
auf, sodass die evangelische und die katholische Lehrperson die Fragen zur Bibel beantworteten und 
die islamische Lehrperson jene zum Koran klärte. Muslimische Schüler*innen unterstützten ihre 
christlichen Mitschüler*innen dabei, den Namen einer gesuchten Sure aufzuschreiben, indem sie diesen 
für sie buchstabierten. Sie wurden zwar nicht als Expert*innen von den Lehrer*innen angefragt – dort 
wo sie konnten und wollten, übernahmen sie diese Rolle jedoch. Am Ende der Arbeitsphase stellte die 
katholische Lehrperson fest, dass viele Schüler*innen noch nie eine Bibel oder einen Koran in der Hand 
gehalten hatten. 

In beiden Doppelstunden bemühten sich die Lehrpersonen, mit- und nicht nebeneinander zu 
unterrichten, indem sie sich beispielsweise durch Überleitungen und Fragen das Wort weitergaben. 
Nach der Besprechung der Wordcloud hielt die katholische Lehrperson spontan eine Rückschau auf die 
vergangene Einheit, da ihr bei der Durchsicht der Arbeitsblätter aufgefallen war, dass die Schüler*innen 
viel mehr notiert hatten, als sie letztlich im Plenum vortrugen. So wurde von einzelnen Schüler*innen 
eingebracht, dass die Bibel nicht wortwörtlich genommen werden sollte und dass sie für manche wenig 
Bedeutung habe, oder dass es schön sei, religiöse Feste zu feiern, auch wenn man sich sonst selbst als 
weniger religiös bezeichnet. Der Koran wurde von Schüler*innen als wichtig bezeichnet, weil darin 
schöne Botschaften von Gott zu lesen seien, andere erwähnten ihre regelmäßige Lektüre des Korans 
oder die geringe Bedeutung für sie. Einzelne Schüler*innen stellten zudem fest, dass der Koran nicht 
verändert wurde, dass Muslim*innen die arabische Schrift lernen müssten, auch wenn es deutsche 
Übersetzungen gebe. Dieser Rückblick führte dazu, dass viele persönliche Erfahrungen und Zugänge 
der Schüler*innen Raum bekamen.  

Nach diesem Einschub beschäftigten sich die Schüler*innen damit, welchen Stellenwert Religion für sie 
in ihrem Alltag hat. In den Präsentationen am Ende dieser Sequenz sprachen sie sehr offen darüber und 
gaben auch Einblicke in ihre persönliche Gebetspraxis. Danach sprachen die Lehrpersonen auch über 
ihre persönlichen Zugänge.  

Die Gruppenarbeit zu den Dilemmageschichten verlief wie geplant, wobei die islamische Lehrperson 
einen größeren Redeanteil einnahm und über die vielfältige Bedeutung des Wortes „halal“ sprach, um 
den (zu einem großen Teil christlichen) Schüler*innen Wissen darüber zu vermitteln. Aufgrund des 
Ramadans wurde auf einen gemeinsamen kulinarischen Abschluss verzichtet.  

Insgesamt bemerkten die Lehrpersonen, dass sie im Verlauf der Einheiten lockerer wurden. So 
resümiert die katholische Lehrperson: „Spannend war, bei der ersten Doppelstunde war es ja wirklich 
vom Konzept her so, dass wir mit dem Läuten [der Schulglocke; Anm.] fertig waren, also es war perfekt 
durchgeplant. Und das zweite war dann ein bisschen improvisierter. Wir haben bemerkt, wir sind dann 
schon entspannter gewesen. Wir wissen jetzt schon, was uns erwartet. Das war beim ersten Mal nicht 
so, da haben wir uns schon sehr ans Konzept gehalten, das war spannend zu beobachten“ (KLP, 218–
222).  

Die Reflexion der beiden Unterrichtseinheiten nahm in der Gruppendiskussion großen Raum ein. Zwei 
zentrale Aspekte wurden dabei unterschieden: die Zusammenarbeit der Lehrpersonen und die 
Beteiligung der Schüler*innen. 



A. Gmoser, W. Weirer    | 9 
 

2.3.1 Teamteaching als didaktische Herausforderung 

Die Notwendigkeit, die interreligiösen Unterrichtseinheiten nicht nur kooperativ zu planen, sondern 
auch gemeinsam in der Form eines kokonstruktiven Teamteachings (Fussangel & Gräsel, 2012; Gräsel, 
Fußangel & Pröbstel, 2006) zu gestalten, wurde von den beteiligten Lehrpersonen als Herausforderung 
wahrgenommen: „Aber im Unterricht zu stehen, und zwei weitere Lehrende schauen zu, das ist eine 
Herausforderung. … Wenn man das mit jemandem macht, den man nicht kennt, weiß ich nicht, wie es 
mir damit geht“ (ELP, 177–179). Als wichtige Grundbedingung wurde benannt, dass die Lehrpersonen 
gemeinsame Anliegen mit dem Unterricht verfolgen: „Ich glaube, wir sind nicht so verschieden von 
den Grundzielen, die wir mitbringen wollen“ (ELP, 184). In der Endphase des Gesprächs kam die 
evangelische Lehrperson noch einmal auf die Notwendigkeit gemeinsamer Optionen für religiöse 
Bildungsprozesse in der Schule zu sprechen: „Ich würde sagen: So wie wir es in der ersten Einheit 
gemacht haben, einmal theologisch, biblisch, und im Koran und gemeinsam arbeitet, dass man einfach 
so ein bisschen sehen kann: Kommen wir denn inhaltlich zusammen? Ich komme auch nicht mit allen 
evangelischen Kollegen zusammen; das muss man sich schon ein bisschen anschauen. An dem Thema 
Schöpfung kann man das gut sehen, ob das einigermaßen passt oder nicht. […] Ja, bevor man anfängt, 
muss man schauen: Können wir uns theologisch zusammen auf etwas einigen, was wir den Schülern 
vermitteln wollen, oder liegen dann doch eher Welten zwischen uns? […]. Und dann, dass man 
zwischenmenschlich irgendwo in Kontakt ist, ansonsten ist das schwierig“ (ELP, 768–779). Dieser 
Aspekt wurde in der Gruppendiskussion immer wieder aufs Neue aufgegriffen und auch mit 
verschiedenen Beispielen illustriert, so etwa: „Ich glaube, wenn man sich dann zumindest noch auf ein 
Ziel einigen kann, was wir in dieser Stunde vermitteln wollen, dann schon. Aber jetzt aus dem 
evangelischen Kontext: Wenn ich mit jemandem zusammenarbeiten muss, der dann sagt, am Ende so 
einer Begegnung muss eine Lebensübergabe an Jesus stehen oder sowas… das sehe ich für die Schule 
nicht als realistisch an, aber bei solchen Dingen würde ich dann sagen, da kann ich nicht mehr mitgehen, 
weil das dann nicht mein Inhalt ist. Und in dem Fall würde ich dann sagen, war nett, aber ohne mich“ 
(ELP, 826–831). 

Somit wurde deutlich, dass es nicht nur darum geht, gemeinsame Ziele zu verfolgen, sondern dass auch 
wechselseitiges Verständnis und Vertrauen zu den zentralen Voraussetzungen interreligiösen 
Teamteachings gehören, wie es auch die islamische Lehrperson schilderte: „Es ist auch sehr wichtig, 
dass wir uns einfach vertrauen können, und zu schauen: Was ist jetzt unser Ziel und was kann man 
gemeinsam machen?“ (ILP, 186–187). An anderer Stelle betonte dieselbe Lehrperson: „Die Stunden und 
die Vorbereitung waren wirklich ein Highlight. Wir wussten schon, was wir wollen, was unser Ziel ist 
und dann haben wir nicht wirklich Schwierigkeiten gehabt“ (ILP, 502–503). Die evangelische 
Lehrperson bestätigte diesen Eindruck noch einmal durch die Aussage: „Und dann aber zu sehen, dass 
das Konzept aufgeht und dass die Schüler mitmachen, das ist ja schon schön“ (ELP, 505–506). 

Die Herausforderungen des Teamteachings wurden von der katholischen Lehrperson näher 
charakterisiert, dabei betonte sie die Erprobung und Einübung des Zusammenspiels: „Ich habe im 
Hinterkopf gehabt, Teamteaching heißt jetzt nicht nacheinander, sondern miteinander. Das ist 
allerdings schwierig. Das merke ich schon. Das war beim zweiten Mal dann mehr Teamteaching, weil 
wir dann schon gewusst haben, okay, man kann dann ein bisschen improvisieren und mal 
zwischenfunken“ (KLP, 447–450). Die evangelische Lehrperson validierte diese Aussage und wies auf 
die Entwicklung des Zusammenspiels im gemeinsamen Unterrichten hin: „In der zweiten Einheit war 
es deutlich mehr ein Miteinander und nicht nur ‚Ich bin jetzt dran und dann nicht mehr dran.‘ […] Bei 
der zweiten Einheit haben wir geplant, dass wir uns gegenseitig Fragen stellen. Das war dafür ganz 
gut“ (ELP, 472–479). 

Spezifisches Anliegen dieser Form interreligiöser Unterrichtseinheiten ist es, dass die Lehrpersonen als 
‚role-models‘ der jeweiligen Religionsgemeinschaft in Erscheinung treten und somit nicht (nur) als 



10 |   RpB 49 (2026) 2, Art. 1, 1–16 

(neutrale) Wissensvermittler*innen fungieren, sondern sich auch persönlich transparent und reflektiert 
im Sinne eines bekenntnisorientierten Unterrichts positionieren (Käbisch & Philipp, 2022; Schambeck, 
2025). Die Lehrpersonen planten zunächst, diesen Aspekt durch authentische Erzählungen über die je 
eigene religiöse Sozialisierung in Form von Videos in den Unterrichtsprozess einzuspielen (vgl. 227–
232), angesichts des Zeitmangels in der Planung fanden diese stark bekenntnisorientierten Erzählungen 
dann ohne medialen „Umweg“ direkt im Unterricht statt. Die katholische Lehrperson hielt in der 
Reflexion dazu fest, dass dem Lehrendenteam in dieser Phase vor allem eine gute Ausgewogenheit 
wichtig war, und dass eine derartige Positionierung einen herkömmlichen Religionsunterrichtsalltag 
übersteigt: „Wir haben vorher schon gut abgesprochen, was wir ungefähr erzählen werden, damit wir 
auch wissen, wie lange es ist und dass man nicht zu lange erzählt. Aber es war die Atmosphäre – wir 
kennen ja die Schülerinnen, die meisten […] Das war jetzt nicht so, dass ich sage, es ist unangenehm, 
was ich von mir erzählen will, es war jetzt nicht so eine Überwindung, das zu machen“ (KLP, 248–252). 

Das Teamteaching wurde in der Reflexion nicht nur als Herausforderung betrachtet, vielmehr wurden 
auch pädagogische Chancen wahrgenommen. So ermöglichte es der gemeinsame Unterricht, die 
Klassen und den Unterrichtsverlauf stärker zu beobachten: „Was ich immer dann gut fand – weil das 
habe ich ja normalerweise nicht – wenn ich dann jetzt nicht in der Position war, die gesprochen hat, 
konnte ich mehr die Schüler und die Gruppe beobachten und musste sie quasi nicht führen. Was ich ja 
sonst, wenn ich alleine im Klassenraum stehe, so nicht kann. Gerade bei der zweiten Einheit mit drei 
Leuten sechs Gruppen zu betreuen, ist deutlich komfortabler als das alleine zu machen, wenn meine 
Gruppen ja sowieso nicht so groß sind, aber da konnte man schon viel intensiver eingehen“ (ELP, 453–
458). 

2.3.2 Beteiligung und Learning-Outcomes der Schüler*innen 

Mit Blick auf die Schüler*innen wurde der Erfolg der Unterrichtseinheiten seitens der beteiligten 
Lehrpersonen insgesamt sehr positiv beurteilt. Die gesamte Klasse habe sich zunehmend aktiv am 
Unterrichtsprozess beteiligt: „Also das Erste, das ich sagen würde, dass die Gruppen, also die 
Schülerinnen und Schüler, dabei echt unglaublich waren. Sie sind nicht immer so brav“ (KLP, 398–399). 
Mehrfach wurde erwähnt, dass die Schüler*innen im Anschluss explizit den Wunsch nach einer 
Wiederholung des interreligiösen Unterrichtssettings geäußert hätten. Der Grund dafür lag möglicher-
weise auch darin, dass die Schüler*innen Projekte positiver wahrnehmen und bewerten als regulären 
Unterricht: „Ich glaube, sie hatten nicht so das Gefühl gehabt, es war Unterricht. Und wenn irgendwo 
ein Projekt ist, sagen sie, es ist alles besser als Unterricht, alles ist besser als Unterricht“ (KLP, 418–419). 

Ein besonders auffallendes Ergebnis aus der Sicht der Lehrpersonen war es, dass die Schüler*innen im 
Rahmen der interreligiösen Unterrichtseinheiten auch Einblicke in deren persönliche Glaubenspraxis 
und über religiöse Bezüge im Alltag gegeben haben. In dieser Hinsicht wurden die Erwartungen 
übertroffen, die Beteiligung der Schüler*innen überstieg die im klassischen monokonfessionellen 
Unterricht deutlich: „Ich weiß nicht, welcher der Schüler das gesagt hat, dass sie zu Mittag beten. Das 
mit dem Beten war für mich schon sehr überraschend. Dass es nicht nur einer war, sondern dass es 
mehrfach gekommen ist. Dass für manche Religion schon noch sehr verankert ist, im Leben, im Alltag, 
in der Familie, in der sie leben.“ […] „Sie haben zumindest keine Scheu gehabt, das zu sagen, was mich 
eh auch gewundert hat. Sie waren sehr offen“ (KLP, 512–521). Die islamische Lehrperson fasste ihre 
persönlichen Eindrücke mit folgendem Statement zusammen: „Ja, die Schüler und Schülerinnen haben 
sich wirklich am Ende geöffnet, das war ein Wahnsinn, wir haben sowas nicht erwartet. […] Wie sie 
Religion erleben, im eigenen Leben, in der Praxis, im Alltagsleben, mit den Eltern, was sie machen, was 
sie feiern, das war wirklich gut“ (ILP, 92–98). Im späteren Verlauf der Gruppendiskussion validierte 
und erweiterte die Lehrperson ihre diesbezüglichen Aussagen noch einmal: „Sie waren ganz offen. Und 
sie haben sich nicht geschämt. Manche feiern auch Weihnachten und erzählen darüber. Und 



A. Gmoser, W. Weirer    | 11 
 

normalerweise gibt es Schüler, die sprechen nicht so darüber, aber die haben sich ganz geöffnet in 
diesen Stunden“ (ILP, 523–525). 

Für die evangelische Lehrperson war diese Unterrichtssequenz sogar so etwas wie ein „Augenöffner“ 
mit der Erkenntnis für die eigene Lerngruppe: „[…] dass es da nicht nur Religionslehrende gibt, die 
beten, sondern dass es da in ihrer Altersphase 14-Jährige gibt, die – vor allem islamisch, aber auch zwei 
katholische – die dann gesagt haben, natürlich beten sie, das gehört für sie dazu, vor dem Mittagessen 
wird gebetet. Für meine evangelischen ist das ganz weit weg, also das war glaube ich für sie der größte 
Aha-Moment, Religion macht doch nicht nur der Religionslehrer, sondern spielt auch so eine Rolle“ 
(ELP, 100–105).  

An diesem Unterrichtsversuch nahmen auf freiwilliger Basis auch zwei konfessionsfreie Schüler*innen 
teil. Die Lehrpersonen zeigten sich im Gespräch verwundert, dass diese sich auch intensiv am 
Unterricht beteiligten und dabei neue Erfahrungen machten: „Ja. Das ist auch meine Erfahrung, dass 
die ohne Bekenntnis die meisten Fragen stellen. Das war so eins, was ich so im Nachklang gedacht habe, 
vielleicht, wenn man sowas macht, dass man es eben nicht nur für die macht, die den Religions-
unterricht besuchen, sondern dass man für diese vier Stunden mal, ich weiß nicht, ob das rechtlich geht, 
aber mal alle dazu bringen kann, dass sie da auch mal teilnehmen“ (ELP, 120–123). 

Die Lehrpersonen wiesen abschließend darauf hin, dass über den Ertrag für die Schüler*innen auch die 
gesellschaftliche Relevanz solcher Unterrichtsprojekte nicht zu vernachlässigen sei: „Und ich glaube, 
gesellschaftlich ist es extrem wichtig, dass die miteinander in Kontakt kommen und nicht nur über 
Mathe gemeinsam lernen, sondern sich auch über Religion gemeinsam austauschen. Das scheint mir 
zumindest in so einem Rahmen so eines Projekts wichtig zu sein“ (ELP, 818–820).  

3.  Weiterentwicklung der lokalen Theorien für eine interreligiöse Didaktik  

Schritt IV der Fachdidaktischen Entwicklungsforschung ist die (Weiter-)Entwicklung lokaler Theorien. 
Da die hier beschriebenen Unterrichtseinheiten bereits aus dem zweiten Zyklus zum Christlich-
Islamischen Religionsunterricht stammen, schließt der Beitrag mit einem Blick auf bestätigte lokale 
Theorien aus dem ersten Zyklus (nachzulesen in Gmoser et al., 2024) und die Entwicklung neuer lokaler 
Theorien. 

3.1  Bestätigte lokale Theorien 

Eine zentrale These (These 3) betont die Bedeutung der Klärung der Rahmenbedingungen mit allen 
beteiligten Stakeholdern. Die Lehrpersonen hoben hervor, dass die Unterstützung aller Institutionen 
ihnen Sicherheit gab, sich voll auf das Projekt einzulassen. Diese These wurde somit durch den zweiten 
Zyklus bestätigt, wobei der langwierige Prozess vor der Umsetzung zeigte, dass religionskooperative 
Projekte den Religionsunterricht nicht ersetzen, sondern lediglich sinnvoll ergänzen können.  

Aspekte von These 4 zur Vorbereitungs- und Planungsphase wurden ebenfalls bestätigt. Die 
vertrauensvolle Zusammenarbeit wurde als entscheidender Erfolgsfaktor für gelingendes 
religionskooperatives Unterrichten identifiziert. Die Lehrpersonen bestätigten die Empfehlung, „vor 
dem gemeinsamen Unterricht vertrauensbildende Maßnahmen zu ergreifen, damit sich die Lehrper-
sonen aufeinander verlassen und erfolgreich miteinander arbeiten können. Dieses Vertrauen kann 
durch das gemeinsame Unterrichten dann nochmals gestärkt werden“ (Gmoser et al., 2024, S. 206). Sie 
empfanden die offenen Gespräche im Vorhinein, z. B. über die Rahmenbedingungen, aber auch über 
ihre inhaltlichen Zugänge, als vertrauensfördernd und wichtig für die weitere Zusammenarbeit. Zudem 
wurde in These 4 grundgelegt, dass das Klären der persönlichen und gemeinsamen Zielsetzungen der 
Lehrpersonen ein wichtiger Teil der Vorbereitungsphase ist, was von den Lehrpersonen bestätigt 
wurde. Die beteiligten Lehrpersonen stimmten auch jenem Aspekt von These 4 zu, der besagt: „Im 



12 |   RpB 49 (2026) 2, Art. 1, 1–16 

Sinne der Subjektorientierung und der vollen Ausschöpfung des Unterrichtssettings sind alltags- und 
lebensrelevante Themen religionskundlichen vorzuziehen“ (Gmoser et al., 2024, S. 205). Gerade die 
Phasen des Unterrichts, in denen die Lehrer*innen sowie die Schüler*innen ihre persönlichen Zugänge 
zu Religion offenlegten und somit ein neutrales „learning about religion“ überstiegen wurde, waren 
aus Sicht der Lehrpersonen besonders dichte Stellen des interreligiösen Lernens. 

These 5 thematisiert die Ko-Konstruktion als anzustrebende Form des Teamteachings (Gmoser et al., 
2024, S. 206). Im Gruppengespräch wurde deutlich, dass die Unterstützung des Forschungsteams für 
ein gelungenes Teamteaching notwendig war. Die Lehrpersonen betonten, dass es hilfreich war, im 
Voraus zu klären, wer wann spricht, um eine ausgewogene Verteilung zu gewährleisten. Teamteaching 
wurde – ähnlich wie bereits im ersten Forschungszyklus – als äußert voraussetzungsreich und zugleich 
gegebenenfalls als limitierend thematisiert. 

3.2 Weiterentwicklung lokaler Theorien durch neue Aspekte 

Ein Spezifikum der in diesem Beitrag betrachteten Unterrichtseinheiten – verglichen mit dem ersten 
Zyklus des Christlich-Islamischen Teamteachings – war die Teilnahme evangelischer Schüler*innen 
und ihrer Lehrperson. Im reflektierenden Gruppengespräch wurde jedoch deutlich, dass die 
interkonfessionellen Unterschiede zwischen katholischem und evangelischem Christentum kaum zur 
Geltung kamen. Die evangelische Lehrperson resümierte: „Die [Unterschiede; Anm.] waren, glaube ich, 
tatsächlich – zumindest in diesen beiden Doppelstunden – jetzt nicht so ausgeprägt spürbar, sage ich 
mal“ (ELP 637–638), und: „Also wir haben an den Beispielen der biblischen Bücher die Unterschiede 
dargestellt. Aber ob das jetzt in der Lebenswelt der Schüler eine Bewusstseinsveränderung geschaffen 
hat – das sehe ich jetzt ehrlich gesagt nicht. Also dass die katholische Bibel drei Bücher mehr hat, das 
war für sie am Ende nicht zentral“ (ELP, 574–577). Die katholische Lehrperson wies diesbezüglich auf 
einen möglichen Effekt durch das (performative) Teamteaching hin: „Wir waren die unterschiedlichen 
Religionslehrer, evangelisch, katholisch, muslimisch, das haben sie mitgekriegt, weil das in der Form ja 
nicht üblich ist“ (KLP, 579–580). Interessanter sei in diesem Fall aber der Unterschied zwischen dem 
Christentum und dem Islam gewesen. Auch die evangelische Lehrperson resümierte: „In dem Setting 
war […], mit den islamischen Schülern in Verbindung zu kommen, glaube ich, das 
Gewinnbringendere“ (ELP, 627–628). Einen interkonfessionellen christlichen Vergleich würde sie eher 
in einem evangelisch-katholischen Projekt thematisieren. Diese Reflexion zeigt, dass konfessionelle 
(zumal katholisch-evangelische) Differenzen im Christlich-Islamischen Teamteaching in den 
Hintergrund treten, wenn sie nicht bewusst thematisiert werden.  

Die Lehrpersonen bemerkten auch, dass konfessionsfreie Schüler*innen sich sehr engagiert am 
Unterricht beteiligten. Daraus ergeben sich mehrere Schlussfolgerungen: Schüler*innen, die formal 
keiner Religion angehören, weisen einerseits möglicherweise ein Unverständnis für bestimmte religiöse 
Zugangsweisen, Lehren oder Riten auf. Dieses Unverständnis kann als Lernchance genutzt werden, 
denn kritische Anfragen können ein Interesse der Schüler*innen aufzeigen. Andererseits wird gerade 
aus dieser Wahrnehmung deutlich, dass religiöse Bildung auch für Schüler*innen, die formal keiner 
Religionsgemeinschaft angehören, im schulischen Kontext sinnvoll und notwendig ist (Kropač & 
Schambeck, 2025), abseits von schulorganisatorischen und konkordatären Fragen. 

Das Erläutern und Hinterfragen eigener religiöser Traditionen kann dabei auch für religiös sozialisierte 
Kinder und Jugendliche ein gewinnbringender, selbstreflektierender Zugang sein. Rechtlich kann die 
Erweiterung um konfessionsfreie Schüler*innen natürlich nur im Modus einer freiwilligen Teilnahme 
geschehen. Bedenkt man, dass Vorbehalte gegenüber bestimmten Religionen nicht weniger vorhanden 
oder intensiv sind, wenn man sich weniger mit Religion(en) auseinandersetzt, wäre es empfehlenswert, 
den konfessionsfreien Schüler*innen und ihren Eltern die freiwillige Teilnahme jedenfalls als sinnvolle 



A. Gmoser, W. Weirer    | 13 
 

und für das gesellschaftliche Miteinander relevante Möglichkeit anzubieten – selbstverständlich ohne 
in irgendeiner Weise in ihre Religionsfreiheit einzugreifen. 

Abschließend sei noch einmal darauf verwiesen, dass die vorliegende Betrachtung der 
Unterrichtseinheiten auf die Lehrendenperspektiven fokussierte. Eine notwendige weitere 
Forschungsperspektive – und damit ein Desiderat – ist die Schüler*innenperspektive auf die religions-
kooperativen Unterrichtseinheiten, um deren Eindrücke und Erfahrungen zu bündeln und mögliche 
Effekte des Unterrichts zu eruieren.  

Im Frühjahr 2024 fanden in einer 4. Klasse (8. Schulstufe) eines Grazer Gymnasiums zwei Einheiten 
(jeweils Doppelstunden) im katholisch-evangelisch-islamischen Teamteaching statt. Insgesamt nahmen 
24 Schüler*innen daran teil, davon zehn katholische, vier evangelische und acht muslimische 
Schüler*innen sowie zwei ohne religiöses Bekenntnis. Die Planungen für das Projekt fanden im Verlauf 
des Wintersemesters 2023/24 an der Universität Graz statt, wobei die drei Lehrpersonen von einem 
interreligiösen Forschungsteam begleitet wurden. 

Einige Monate später führte das Forschungsteam mit den drei Lehrpersonen und zwei Vertreter*innen 
der kirchlichen Schulaufsicht (evangelisch und katholisch) eine Gruppendiskussion durch, um die 
Unterrichtseinheiten aus einiger zeitlicher Distanz zu reflektieren. Das Gespräch dauerte etwas mehr 
als eine Stunde und wurde von einem Mitglied des Forschungsteams entlang eines strukturierten 
Leitfadens moderiert, wobei auch Raum für spontane Beiträge gelassen wurde. 

_______________________ 

Finanzierung: Das Projekt, auf das sich der Beitrag teilweise bezieht, wurde vom Österreichischen 
Wissenschaftsfonds (FWF) gefördert (Projektnummer P 34282).  

Erklärung zum Informed Consent: Von allen an der Studie beteiligten Personen wurde eine 
informierte Einwilligung eingeholt. 

Erklärung zur Nutzung von generativer KI: In der Erstellung der vorliegenden Arbeit wurde keine KI 
benutzt. 

Erklärung von Interessenkonflikten: Die Autor:innen erklären, dass keine Interessenkonflikte 
vorliegen 

_______________________ 

Literatur 

Barnes, M. (2012). Interreligious learning. Dialogue, spirituality, and the Christian imagination. Cambridge 
University Press. https://doi.org/10.1017/CBO9781139003285  

Baumert, B. & Teschmer, C. (Hg.) (2025). Zur Zukunftsfähigkeit des Religionsunterrichts. Konfessionelle 
Kooperation auf dem Prüfstand. Kohlhammer. https://doi.org/10.17433/978-3-17-045275-6  

Boehme, K. (2023). Interreligiöses Begegnungslernen. Grundlegung einer fächerkooperierenden Didaktik von 
Weltsichten. Herder.  

Dressler, B. (2003). Interreligiöses Lernen – Alter Wein in neuen Schläuchen? Einwürfe in eine 
stagnierende Debatte. Zeitschrift für Pädagogik und Theologie, 55(2), 113–124. 
https://doi.org/10.1515/zpt-2003-550204  

Feichtinger, C. & Yağdı, Ş. (2024). Bildung für nachhaltige Entwicklung im christlich-muslimischen 
Dialog. Chancen einer interreligiösen Auseinandersetzung mit Menschenbildern. THEO-WEB, 23(2), 
212–229. https://doi.org/10.23770/tw0359  



14 |   RpB 49 (2026) 2, Art. 1, 1–16 

Freuding, J. (2022). Fremdheitserfahrungen und Othering. Ordnungen des »Eigenen« und »Fremden« in 
interreligiöser Bildung. transcript Verlag. https://doi.org/10.1515/9783839460436  

Fussangel, K. & Gräsel, C. (2012). Lehrerkooperation aus Sicht der Bildungsforschung. In E. Baum, T.-
S. Idel & H. Ullrich (Hg.), Kollegialität und Kooperation in der Schule. Theoretische Konzepte und 
empirische Befunde (S. 29–40). Springer VS. https://doi.org/10.1007/978-3-531-94284-1_2  

Gärtner, C. (2018). Einführung in Fachdidaktische Entwicklungsforschung aus religionsdidaktischer 
Perspektive. In C. Gärtner (Hg.), Religionsdidaktische Entwicklungsforschung. Lehr-Lernprozesse im 
Religionsunterricht initiieren und erforschen (S. 11–30). Kohlhammer. 

Gärtner, C. (2022). Entwicklungsforschung, fachdidaktische. Das wissenschaftlich-religionspädagogische 
Lexikon im Internet. https://doi.org/10.23768/wirelex.Entwicklungsforschung_fachdidaktische.201002 

Gmoser, A. (2023). Religionsbezogene Vor- und Einstellungen als Lernvoraussetzungen für (inter-)religiöse 
Bildungsprozesse. V&R Unipress. https://doi.org/10.14220/9783737016094  

Gmoser, A., Kramer, M., Mešanović, M., Weirer, W., Wenig, E. & Yağdı, Ş. (2024). Lokale Theorien als 
Aspekte einer Didaktik religionskooperativer Lehr-/Lernprozesse im Kontext der Fachdidaktischen 
Entwicklungsforschung. In A. Gmoser, M. Kramer & W. Weirer (Hg.), Christlich-Islamischer 
Religionsunterricht im Teamteaching. Beiträge zu Theorie und Praxis interreligiöser Bildung (S. 201–232). 
V&R Unipress. https://doi.org/10.14220/9783737016971.201  

Gmoser, A., Kramer, M. & Weirer, W. (Hg.) (2024). Christlich-Islamischer Religionsunterricht im 
Teamteaching: Beiträge zu Theorie und Praxis interreligiöser Bildung. V&R Unipress. 
https://doi.org/10.14220/9783737016971  

Gmoser, A. & Weirer, W. (2019). Es muss sich etwas verändern! Religionsunterricht in Österreich – 
empirische Blitzlichter aus der schulischen Praxis und Überlegungen zur konzeptionellen 
Weiterentwicklung. Österreichisches Religionspädagogisches Forum, 27(1), 161-189. 

Gräsel, C., Fußangel, K. & Pröbstel, C. (2006). Lehrkräfte zur Kooperation anregen – eine Aufgabe für 
Sisyphos? Zeitschrift für Pädagogik, 52(2), 205–219. 

Käbisch, D. & Philipp, L. (2022). Positionierung im Ethik- und Religionsunterricht – Überlegungen zur 
Aufgabendidaktik. THEO-WEB, 21(2), 115–125. https://doi.org/10.23770/tw0252  

Khorchide, M., Lindner, K., Roggenkamp, A., Sajak, C. P. & Simojoki, H. (Hg.) (2022). Stereotype – 
Vorurteile – Ressentiments. Herausforderungen für das interreligiöse Lernen. V&R Unipress. 
https://doi.org/10.14220/9783737013468  

Koch, A. (2021). Dringender Nachholbedarf. Der Anachronismus ‚Weltreligionen‘ in der Didaktik 
religiösen Pluralismus. Österreichisches Religionspädagogisches Forum, 29(1), 275–291. 
https://doi.org/10.25364/10.29:2021.1.17  

Kramer, M. (2023). Ein Österreichischer Islam für Schulen? Rechtssoziologische Erkenntnisse zum Islam und 
Islamischen Religionsunterricht in Wiener Mittelschulen. Springer VS. https://doi.org/10.1007/978-3-658-
42284-4  

Kraml, M., Rees, W., Sejdini, Z. & Weirer, W. (2018). Zukunftsperspektiven für den konfessionellen 
Religionsunterricht in Österreich. Editorial. Österreichisches Religionspädagogisches Forum, 26(2), 5–8. 
https://doi.org/10.25364/10.26:2018.2.1  

Krobath, T. & Taschl-Erber, A. (Hg.) (2023). Konfessionell – kooperativ – interreligiös. Liegt die Zukunft des 
Religionsunterrichts im Miteinander? Lit.  

Kropač, U. & Schambeck, M. (Hg.) (2025). Religiöse Bildung in einer zunehmend religionslosen Gesellschaft. 
Fundierungen und Perspektiven. Herder.  

Lachmann, R. (2010). Von der Fremdreligionen-Didaktik zum Interreligiösen Lernen. In R. Lachmann, 
M. Rothgangel & B. Schröder (Hg.), Christentum und Religionen elementar. Lebensweltlich – theologisch 
– didaktisch (S. 26–40). Vandenhoeck & Ruprecht. https://doi.org/10.13109/9783666614255.26   

Lindner, K., Schambeck, M., Simojoki, H. & Naurath, E. (Hg.) (2017). Zukunftsfähiger Religionsunterricht. 
Konfessionell – kooperativ – kontextuell. Herder Verlag. https://doi.org/10.5771/9783451848025  



A. Gmoser, W. Weirer    | 15 
 

Mešanović, M. (2023). Entwicklung interreligiöser Kompetenzen bei islamischen Religionslehrkräften. 
Kohlhammer. https://doi.org/10.17433/978-3-17-043902-3  

Meyer, K. (2019). Grundlagen interreligiösen Lernens. Vandenhoeck & Ruprecht. 
https://elibrary.utb.de/doi/book/10.5555/9783647720067    

Meyer, K. & Tautz, M. (2020). Interreligiöses Lernen. Das wissenschaftlich-religionspädagogische Lexikon im 
Internet. https://doi.org/10.23768/wirelex.Interreligises_Lernen.100068  

Nipkow, K. E. (2005). Ziele interreligiösen Lernens als mehrdimensionales Problem. In P. Schreiner, U. 
Sieg & V. Elsenbast (Hg.), Handbuch Interreligiöses Lernen (S. 362–380). Gütersloher Verlagshaus. 

Prediger, S., Komorek, M., Fischer, A., Hinz, R., Hußmann, S., Moschner, B., Ralle, B. & Thiele, J. (2013). 
Der lange Weg zum Unterrichtsdesign. Zur Begründung und Umsetzung fachdidaktischer 
Forschungs- und Entwicklungsprogramme. In M. Komorek & S. Prediger (Hg.), Der lange Weg zum 
Unterrichtsdesign. Zur Begründung und Umsetzung fachdidaktischer Forschungs- und 
Entwicklungsprogramme (S. 9–23). Waxmann. 

Prediger, S. & Link, M. (2012). Fachdidaktische Entwicklungsforschung – ein lernprozessfokussierendes 
Forschungsprogramm mit Verschränkung fachdidaktischer Arbeitsbereiche. In H. Bayrhuber, U. 
Harms, B. Muszynski, B. Ralle, M. Rothgangel, L.-H. Schön, H. J. Vollmer & H.-G. Weigand (Hg.), 
Formate fachdidaktischer Forschung. Empirische Projekte – historische Analysen – theoretische 
Grundlegungen (S. 29–45). Waxmann. 

Prediger, S., Link, M., Hinz, R., Hussmann, S., Ralle, B. & Thiele, J. (2012). Lehr-Lernprozesse initiieren 
und erforschen. Fachdidaktische Entwicklungsforschung im Dortmunder Modell. Der mathematische 
und naturwissenschaftliche Unterricht, 65(8), 452–457. 

Riegel, U. (2018). Wie Religion in Zukunft unterrichten? Zum Konfessionsbezug des Religionsunterrichts von 
(über-)morgen. Kohlhammer. https://doi.org/10.17433/978-3-17-034464-8  

Rothgangel, M. & Weirer, W. (2025). Kooperative Formen des Religionsunterrichts. Entwicklungen in 
Österreich. In B. Baumert & C. Teschmer (Hg.), Zur Zukunftsfähigkeit des Religionsunterrichts. 
Konfessionelle Kooperation auf dem Prüfstand (S. 199–216). Kohlhammer. 

Schambeck, M. (2013). Interreligiöse Kompetenz. Basiswissen für Studium, Ausbildung und Beruf. 
Vandenhoeck & Ruprecht. https://doi.org/10.36198/9783838538563  

Schambeck, M. (2022). Vom Karussell religionskooperativer Formate des Religionsunterrichts. Ein 
Vergleich in systematisierender Absicht. Religionspädagogische Beiträge, 45(3), 17–31. 
https://doi.org/10.20377/rpb-206  

Schambeck, M. (2024). Plädoyer für einen positionell-religionspluralen Religionsunterricht im 
Klassenverband. Religionspädagogische Beiträge, 80, 33–44. https://doi.org/10.20377/rpb-1814  

Schambeck, M. (2025). Zwischen Containerbegriff und Schibboleth. Warum Positionalität in der Debatte 
um einen zukunftsfähigen Religionsunterricht eine immer größere Rolle spielt. In B. Baumert & C. 
Teschmer (Hg.), Zur Zukunftsfähigkeit des Religionsunterrichts. Konfessionelle Kooperation auf dem 
Prüfstand (S. 63–75). Kohlhammer. 

Schreiner, P., Sieg, U. & Elsenbast, V. (Hg.) (2005). Handbuch Interreligiöses Lernen. Gütersloher Verlags-
Haus.  

Schweitzer, F., Ulfat, F. & Boschki, R. (Hg.) (2023). Interreligiöse Kooperation im Religionsunterricht. 
Waxmann.  

Unser, A. (2021). Interreligiöses Lernen. In U. Kropač & U. Riegel (Hg.), Handbuch Religionsdidaktik (S. 
280–291). Kohlhammer. 

Weirer, W. (2024). Fachdidaktische Entwicklungsforschung als Rahmen für die Analyse und 
Weiterentwicklung religionskooperativer Lehr-/Lernprozesse. In A. Gmoser, M. Kramer & W. 
Weirer (Hg.), Christlich-Islamischer Religionsunterricht im Teamteaching. Beiträge zu Theorie und Praxis 
interreligiöser Bildung (S. 33–49). V&R Unipress. https://doi.org/10.14220/9783737016971.33  

Weirer, W., Wenig, E. & Yağdı, Ş. (2024). Otheringstrukturen in religionskooperativen Lehr-
/Lernprozessen. Religionspädagogische Beiträge (2), 99–113. https://doi.org/10.20377/rpb-310  



16 |   RpB 49 (2026) 2, Art. 1, 1–16 

Wenig, E. (2024). Christlich-Islamisches Teamteaching. Eine Studie zu einem religionskooperativen 
Unterrichtssetting als Basis interreligiöser Lernprozesse. V&R Unipress. 
https://doi.org/10.14220/9783737017275  

Woppowa, J. & Caruso, C. (2021). Gemeinsam lernen? Erkenntnisse und kritische Anfragen aus einem 
Unterrichtsversuch zum religionskooperativen Religionsunterricht. In M. H. Tuna & M. Juen (Hg.), 
Praxis für die Zukunft. Erfahrungen, Beispiele und Modelle kooperativen Religionsunterrichts (S. 53–70). 
Kohlhammer. 

Yağdı, Ş. (Hg.) (2024). Islamic Religious Education in the Current Discourse. Empirical Insights in a Plural 
Society. Springer. https://doi.org/10.1007/978-3-658-45791-4  

Yağdı, Ş. (2025). Der religionspädagogische Habitus islamischer Religionslehrer*innen: Eine rekonstruktive 
Studie zu kollektiven Orientierungsrahmen im Kontext (inter-)religiösen Lernens. Springer VS. 
https://doi.org/10.1007/978-3-658-48074-5  


